
Da Coletânea Risale-i Nur 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MENSAGEM AO 

ENFERMO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Autor: 
Bediuzzaman 

Said Nursi



Do original turco  : Hastalar Risalesi 
Tradução  : Samir El Hayek 
Portekizce Hastalar Risalesi 
 
Contato : 
Web : www.brasilnur.org 
E-mail : brasilnur @gmail.com 
Tel : (5511) 2615-9736 
 
 
Copiright © Todos os direitos reservados. Publicado por; 
RNK NEŞRİYAT PAZARLAMA SAN.TİC. A.Ş. 
Mehmet Nesih Özmen Mah. Zafer Cad. No: 3 Kat: 3 
Necmettin Aksoy İş Merkezi – Merter 
Güngören, İstanbul – Türkiye 
Tel:   90 212 512 10 06 
 Fax: 90 212 512 10 08 
www.rnk.com.tr 
 
 
Capa: 
PRESTIJ REKLAM 
+90 212 489 40 63 pbx 
www.prestijreklam.com 

Impressão: 
MUTLU BASIM YAYIN 
+90212 572 72 08 
www.mutlubasim.com 

 
 



ÍNDICE 
Mensagem Ao Enfermo .............................................................. 5 

Prımeıro Remédıo .................................................................... 6 
Segundo Remédıo .................................................................... 7 
Terceıro Remédıo ..................................................................... 8 
Quarto Remédıo ....................................................................... 9 
Quınto Remédıo ..................................................................... 11 
Sexto Remédıo ....................................................................... 12 
Sexto Remédıo ....................................................................... 13 
Sétımo Remédıo ..................................................................... 14 
Oıtavo Remédıo ...................................................................... 16 
Nono Remédıo ........................................................................ 17 
Décımo Remédıo .................................................................... 19 
Décımo Prımeıro Remédıo ..................................................... 20 
Décımo Segundo Remédıo ..................................................... 21 
Décımo Terceıro Remédıo ..................................................... 22 
Décımo Quarto Remédıo ........................................................ 24 
Décımo Quınto Remédıo ........................................................ 26 
Décımo Sexto Remédıo .......................................................... 27 
Décımo Sétımo Remédıo ....................................................... 29 
Décımo Oıtavo Remédıo ........................................................ 31 
Décımo Nono Remédıo .......................................................... 33 
Vıgésımo Remédıo ................................................................. 36 
Vıgésımo Prımeıro Remédıo .................................................. 38 
Vıgésımo Segundo Remédıo .................................................. 38 
Vıgésımo Terceıro Remédıo .................................................. 40 
Vıgésımo Quarto Remédıo ..................................................... 41 
Vıgésımo Quınto Remédıo ..................................................... 42 

A Décıma Sétıma Carta ............................................................ 46 
O Segundo Lampejo ................................................................. 54 

Prımeıro Ponto ........................................................................ 55 
Segundo Ponto ........................................................................ 58 
Terceıro Ponto ........................................................................ 61 
Quarto Ponto .......................................................................... 63 
Quınto Ponto .......................................................................... 66 

Conclusão ................................................................................... 72 
Do Adendo De Barla ................................................................. 74 
Notas ........................................................................................... 78 



TERMINOLOGIA 
- Allah *(Deus) 
- Islam** (Islã) 
- Mohammad*** (Maomé, o Profeta de Allah e do Islam) 
- Bismillah (Em Nome de Allah) 
- Subhanallah (Glorificado seja Allah) 
- Alhamdu Lillah (Louvado seja Allah)  
- Allahu Akbar (Allah é o Maior) 
- Salat (As orações prescritas cinco vezes por dia) 
 
 
 
 

 
*  Utilizamos a palavra Allah, em vez de Deus, por designar 
o nome do Criador e somente utilizada como Seu nome, uma 
vez que a palavra em árabe e no Islam não tem gênero ou 
número, como as palavras traduzidas nos outros idiomas 
possuem.  
** Utilizamos a palavra Islam em vez de Islã, utilizada no 
Brasil, ou Islão, utilizada em Portugal, por ser o nome 
próprio da religião islâmica e não deve ser mudado.  
*** Utilizamos o nome correto do Profeta do Islam, 
Mohammad, sem usar a corruptela utilizada na língua 
portuguêsa, Maomé ou Mahoma, utilizadas também em 
Portugal. 



MENSAGEM AO ENFERMO 
 
 Este tratado consiste de vinte e cinco remédios. Foi 
escrito como um bálsamo, um consolo e uma 
prescrição para os doentes, e visa visitá-los e desejar-
lhes uma rápida recuperação. 
 

Aviso e Apologia 
Estas prescrições imateriais foram escritas com 

uma velocidade maior do que todos os meus outros 
escritos İ, e uma vez que não houve tempo para corrigi-
las e estudá-las, ao contrário de todos os outros, foram 
lidas uma única vez, e com grande velocidade como 
foi a sua composição. Isso quer dizer que se 
mantiveram no estado desordenado de um primeiro 
rascunho. Eu não considerei necessário ter cuidado 
com as coisas que me ocorreram de uma maneira 
natural, para não dar-lhes preferência, organizando-os 
e prestando-lhes atenção indevida. Os leitores e, 
especialmente, os doentes não devem sentir-se 
chateados e ofendidos com quaisquer expressões 
desagradáveis ou palavras e frases duras; que orem, em 
vez disso, por mim. 

 

 
i   Este tratado foi escrito em quatro horas e meia de acordo com 

o testemunho de Ruchdu, Ra’fat, Husraw e Said. 



6                       MENSAGEM AO ENFERMO 

! 
 8َْBِ$+ا َ/ّ<+اوَ ِِّٰ? َ/ّ<+ا اُ=$/َ>ٌ :6ُ7ِ89َ 01َْ3ُ5ْ/.-#ا اذَ+ا َ*(َِ'ّ$#ا

نَ=EِFُارَ تن  
 َ=6َPِQْRُ Sَ3ُ اذَ+اوَ ِ*NَْOِ8(وَ Iُ=َ )JُْFِKُLِM ىَِ'ّ$اوَ

)TَْUِ8*ِ  
“Aqueles que, quando os aflige uma desgraça, 
dizem: Somos de Allah e a Ele retornaremos”( 
Alcorão Sagrado, 2:156.) 
“Que me dá de comer e de beber; Que, se eu 
adoecer, me curará” ( Alcorão Sagrado, 26: 79-80.)  

Neste Lampejo, descrevemos brevemente vinte e 
cinco remédios que podem oferecer verdadeiro 
consolo e uma cura benéfica para o doente e aqueles 
atingidos por desastres, que formam um décimo da 
humanidade. 

PRIMEIRO REMÉDIO 

Ó você, doente infeliz! Não fique ansioso, tenha 
paciência! A sua doença não é um mal para você; é 
uma espécie de cura. Uma vez que a vida se vai como 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  7 

o capital, se não produz frutos, é desperdiçado, e se 
desaparece com facilidade e negligência, desaparece 
rapidamente. A doença faz com que o seu capital renda 
grandes lucros. Além disso, não permite que sua vida 
passe rapidamente, restringe-o e alonga-o, para que 
depois renda seus frutos. Uma indicação de que sua 
vida é prolongada por motivo de doença é o seguinte 
provérbio muito repetido: “Os tempos de calamidade 
são longos, os momentos de felicidade, são breves.” 

SEGUNDO REMÉDIO 

Ó você, doente, que não tem paciência! Seja 
paciente, de fato, oferece agradecimentos! A sua 
doença pode transformar cada um dos minutos de sua 
vida no equivalente a uma hora de adoração. 
Realmente, o culto é de dois tipos. Um é positivo, 
como a adoração bem conhecida de súplica e as cinco 
orações diárias. O outro é constituído de formas 
negativas de culto, como a doença e as calamidades. 
Através disso, os aflitos percebem sua impotência e 
fraqueza; eles rogam ao Clemente Criador, e refugiam-
se n'Ele; manifestam adoração sincera e sem 
hipocrisia. Sim, há uma narração autêntica afirmando 
que uma vida passada na doença é contada como 
adoração para o crente - contanto que não se queixe de 
Allah.i É ainda estabelecido por narrações autênticas e 
por aqueles que descobrem as realidades da criação 
que a doença de algumas pessoas que são 



8                       MENSAGEM AO ENFERMO 

completamente pacientes e agradecidas que um 
minuto torna-se o equivalente a uma hora de adoração, 
e a doença de um minuto de certos homens perfeitos 
equivale a um dia de adoração. Portanto, você não 
deve queixar-se de uma doença que transforma um 
minuto de sua vida em mil minutos e proporciona-lhe 
uma vida longa; você deve agradecer. 

TERCEIRO REMÉDIO 

Ó você, doente impaciente! O fato de que aqueles 
que vêm a este mundo partem continuamente, os 
jovens envelhecem, o homem gira perpetuamente em 
meio a morte e a separação, testemunham que ele não 
veio a este mundo para se divertir e receber prazer. 

Além disso, enquanto o homem é o mais perfeito, 
o mais elevado dos seres vivos e o melhor dotado no 
que diz respeito aos membros e faculdades, ele habita 
em prazeres passados e dores futuras, e assim passa 
uma grave, preocupante visão, mais baixa do que dos 
animais. Isso significa que o homem não veio a este 
mundo para levar uma vida de forma fina e passar a 
vida em termos de facilidade e prazer. Em vez disso, 
ele possui grande capital e veio aqui para trabalhar e 
comercializar uma vida eterna. 

O capital dado ao homem é a sua vida. Se não 
houvesse doença, boa saúde e bem-estar poderia 
causar negligência, pois mostra o mundo sendo 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  9 

agradável e torna a Outra Vida esquecida. Eles não 
querem pensar na morte e na sepultura, pois 
desperdiçam o capital da vida em ninharias. 
Considerando que a doença de repente abre os olhos, 
ela diz ao corpo: “Você não é imortal. Você não foi 
deixado aos seus próprios caprichos. Você tem um 
dever. Desista de seu orgulho, pense n'Aquele que 
criou você. Saiba que você vai entrar na sepultura; 
então, prepare-se para ela!” Desse ponto de vista, a 
doença é um guia advertindo e aconselhando que 
nunca se engana. Não se deve reclamar a esse respeito; 
na verdade, deve-se agradecer. E se isso é muito grave, 
a paciência deve ser procurada para suportá-lo. 

QUARTO REMÉDIO 

Ó você, doente melancólico! Você não tem o 
direito de reclamar, você deve é agradecer e ser 
paciente. O seu corpo, os seus membros e as suas 
faculdades não são de sua propriedade. Você não os 
fez, nem você os comprou de outras oficinas. Isso 
significa que eles são propriedade de alguém, e seu 
proprietário dispõe de sua propriedade como deseja. 

Como está relacionado na Vigésima Sexta Palavra, 
um artesão extremamente rico e hábil, por exemplo, 
emprega um homem pobre como modelo a fim de 
mostrar sua arte e considerável riqueza. Em troca de 
um salário, por um breve momento ele veste o pobre 
homem em uma roupa adornada e habilmente 



10                       MENSAGEM AO ENFERMO 

decorada. Ele trabalha sobre ele e dá-lhe várias formas. 
A fim de mostrar as variedades extraordinárias de sua 
arte, ele corta a peça, altera-a, alonga e encurta. Será 
que o pobre assalariado tem o direito de dizer a essa 
pessoa: “Você está me causando problemas, você está 
me causando sofrimento com a forma que você deu, de 
curvar-me e ficar em pé”. Ele tem o direito de dizer 
que está estragando a sua fina aparência, aparando e 
encurtando a roupa que faz dele bonito? Ele pode dizer 
que está sendo cruel e injusto? 

Ó você, doente! Assim como nessa comparação, a 
fim de mostrar a roupa de seu corpo com o qual Ele o 
vestiu, adornou-o com faculdades luminosas, como o 
olho, o ouvido, a razão e o coração, e os bordados dos 
Seus mais belos nomes, o Criador, Todo-Glorioso, faz 
você girar em meio a inúmeros estados e muda você 
em muitas situações. Da mesma forma que você 
aprende de Seu Nome de Provedor por intermédio da 
fome, do mesmo modo conhece o Seu Nome de 
Curador por sua doença. Uma vez que o sofrimento e 
as calamidades mostram os decretos de alguns de Seus 
Nomes, muitos exemplos do bem se encontram dentro 
desses lampejos de sabedoria e os raios de 
misericórdia. Se o véu da doença que você teme e tem 
nojo, está para ser levantado, por trás disso você irá 
encontrar muitos belos e agradáveis significados. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  11 

QUINTO REMÉDIO 

Ó você que sofre com a doença!  Pela  experiência, 
formei a opinião neste momento que, por qualquer 
doença de pessoas, há uma recompensa divina, um 
dom do Misericordiosíssimo. 

Embora eu não seja digno da recompensa, ao longo 
dos últimos oito ou nove anos, vários jovens vieram a 
mim por causa de suas doenças, para pedir minhas 
preces. Notei que todos eles começaram a pensar na 
Outra Vida mais do que os outros jovens. Eles 
perderam a embriaguez da juventude e renunciaram 
até certo ponto aos desejos animais e à negligência. 
Então, eu os levei em consideração e, em seguida, 
lembrei-lhes de que suas doenças são uma recompensa 
divina dentro dos limites suportáveis. Eu disse a eles: 

“Irmão! Não me oponho a essa sua doença. Eu não 
sinto pena de você por causa disso para suplicar por 
você. Tente ser paciente até que a doença o desperte 
completamente, e uma vez tenha realizado o seu dever, 
o Criador Clemente vai restaurar-lhe a saúde, se Allah 
quiser.” 

Eu também lhes disse: “Devido à calamidade de 
boa saúde, alguns de seus companheiros tornaram-se 
negligentes, deixaram de praticar as cinco orações 
diárias, não pensam na sepultura, e esqueceram-se de 
Allah, Todo-Poderoso. O prazer superficial de uma 



12                       MENSAGEM AO ENFERMO 

breve hora da vida mundana os faz tremer e prejudicar 
a vida eterna, e mesmo destruí-la. Considerando que, 
por causa de sua doença, você vê o túmulo, em que 
você vai, em qualquer caso, entrar, e as habitações da 
Outra Vida além dele, e você age em conformidade. 
Então, para você, a doença é uma boa saúde, enquanto 
que para alguns de seus colegas uma boa saúde é uma 
doença.” 

SEXTO REMÉDIO 

Ó você, doente, que se queixa de seu sofrimento! 
Eu lhe digo: pense em sua vida passada e lembre-se 
dos agradáveis e felizes dias e dos angustiantes tempos 
problemáticos, e você certamente vai exclamar ou 
“Oh!” Ou “Ah!” Ou seja, o seu coração e língua vão 
querer dizer: “Todo louvor e gratidão pertencem a 
Allah”, ou “ai de mim”. Observe com atenção, o que o 
faz exclamar: “O louvor e a gratidão pertencem a 
Allah” é pensar nas dores e calamidades que se 
abateram sobre você; elas induzem uma espécie de 
prazer, uma vez que seu coração oferece graças, uma 
vez que a passagem da dor é um prazer. Com o passar 
das dores e calamidades, um legado de prazer é 
deixado no espírito que, ao ser despertado pelo 
pensamento, extravasa agradecimento do espírito. 

O que o faz exclamar: “Ai de mim!” são os 
momentos agradáveis e felizes que você experimentou 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  13 

no passado, que com sua passagem deixam um legado 
em seu espírito de dor constante. 

Sempre que você pensa neles, a dor é novamente 
estimulada, causando o extravasamento de pesar e 
tristeza. 

Uma vez que o prazer ilícito de um dia, por vezes 
causa o sofrimento de um ano no espírito e a dor da 
doença de um dia fugaz causa muitos dias de prazer e 
recompensa, além do prazer em ser aliviado com a sua 
passagem, pense no resultado dessa doença temporária 
com a qual você está agora sendo afligido e nos 
méritos de sua face interna. Diga: “Tudo é de Allah! 
Isso também vai passar!”, e agradece ao invés de 
reclamar. 

SEXTO REMÉDIO i 

Ó irmão que pensa nos prazeres deste mundo e 
sofre dores da doença! Se este mundo fosse eterno, e 
se no nosso caminho não houvesse morte, e se os 
ventos da separação e da morte não soprassem, e se 
não houvesse invernos do espírito no futuro calamitoso 
e tempestuoso, eu teria pena de você junto a você. Mas 

 
i    Este lampejo ocorreu-me de uma maneira natural, e dois 

remédios foram incluídos no Sexto Remédio. Nós deixamos 
assim para não estragar a naturalidade; na verdade, não o 
alteramos pensando que pode haver algum mistério contido 
nele. 



14                       MENSAGEM AO ENFERMO 

uma vez que um dia o mundo vai nos candidatar a 
deixá-lo e fechar os ouvidos para os nossos gritos, 
devemos abandonar nosso amor por ele agora através 
dos avisos dessas doenças, antes que ele nos expulse. 
Devemos tentar abandoná-lo em nossos corações antes 
que ele nos abandone. 

Sim, a doença profere este aviso para nós: “O seu 
corpo não é composto de pedra e ferro, mas de vários 
materiais que estão sempre dispostas a se separar. 
Deixe o seu orgulho, percebe a sua impotência, 
reconhece o seu proprietário, conhece seus deveres, 
aprenda por que você veio a este mundo!” Ela declara 
esse segredo no ouvido do coração. 

Além disso, uma vez que os prazeres e gozos deste 
mundo não vão continuar particularmente se são 
ilícitos, ambos são fugazes e cheios de dor e pecados, 
não chore com o pretexto da doença porque você 
perdeu esses prazeres. Pelo contrário, pense nos 
aspectos de adoração e recompensa na Outra Vida a 
serem encontrados na doença, e tente receber prazer 
deles. 

SÉTIMO REMÉDIO 

Ó você, doente, que perdeu os prazeres da saúde! A 
sua doença não estraga o prazer das graças divinas, ao 
contrário, faz com que sejam experientes e as aumenta. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  15 

Pois se algo é contínuo, ele perde seu efeito. O povo 
da realidade até diz que:  

/Iَدِاَ]Qَْ/0ِ فYFُْPَُ ءُ/VWَْ8َاْ /Kََّ<+ا  “As coisas são 

conhecidas por seus opostos.” 
Por exemplo, se não houvesse escuridão, a luz não 

seria conhecida e não produziria prazer. Se não 
houvesse frio, o calor não podia ser compreendido. Se 
não houvesse fome, a comida não daria nenhum 
prazer. Se não houvesse nenhuma sede do estômago, 
não haveria prazer em beber água. Se não houvesse 
doença, não haveria prazer na boa saúde. 

O Onisciente Criador forra o homem com 
numerosos membros e faculdades reais, na medida em 
que ele possa sentir e reconhecer as inúmeras 
variedades de recompensas do universo mostra que Ele 
quer torná-lo consciente de todo o tipo de Sua graça e 
o familiariza com eles e o impele a oferecer constantes 
agradecimentos. Assim, Ele dá doença e sofrimento, 
da mesma forma que dá boa saúde e bem-estar. Eu 
pergunto: se você não tivesse sofrido essa doença em 
sua cabeça ou na mão ou no estômago, você teria 
percebido a graça divina prazerosa e agradável da boa 
saúde de sua cabeça, mão ou estômago, e agradeceria? 
Com certeza, você não teria sequer pensado nisso, e 
muito menos dado graças por isso! Você teria 



16                       MENSAGEM AO ENFERMO 

inconscientemente gasto a boa saúde em negligência, 
e talvez até mesmo em intemperanças. 

OITAVO REMÉDIO 

Ó você doente que pensa no futuro! A doença lava 
a sujeira dos pecados como o sabão e os limpa. É 
estabelecido em um Hadice autêntico que as doenças 
são expiação dos pecados. E em outro Hadice, ele diz: 
“Como frutos maduros caem da árvore ao ser sacudida, 
de modo que os pecados de um crente caem ao ser 
sacudido pela doença.”ii 

Os pecados são as doenças crônicas da vida eterna, 
e nesta vida terrena são as doenças do coração, da 
consciência e do espírito. Se você é paciente e não 
reclama, você será salvo por essa doença temporária 
de inúmeras doenças perpétuas. Se você não pensar em 
seus pecados, ou não conhece o futuro, ou não 
reconhece a Allah, você sofre de uma doença tão 
terrível que é um milhão de vezes pior do que suas 
atuais pequenas doenças. Clame por isso, uma vez que 
todos os seres do mundo estão conectados com o seu 
coração, espírito e alma. Essas conexões são 
constantemente cortadas por morte e separação, 
abrindo inúmeras feridas. Particularmente, quando 
você não conhece o futuro e imagina que a morte é 
eterna inexistência, assim lacerado e ferido, você sofre 
a doença, na extensão do mundo. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  17 

Assim, a primeira coisa que você tem a fazer é 
procurar a cura da fé, que é o remédio certo para a cura 
das inúmeras doenças que afligem o infinitamente 
ferido e doente, o extenso imaterial do seu ser, você 
tem que corrigir suas crenças. O caminho mais curto 
de encontrar tal cura é reconhecer o poder e a 
misericórdia do Todo-Poderoso da Glória por meio da 
janela de sua fraqueza e impotência mostrada por trás 
da cortina de negligência, arrendado por sua doença 
física. 

Sim, aquele que não reconhece Allah é afligido por 
um mundo cheio de atribulações. Enquanto o mundo 
de quem O reconhece é cheio de felicidade e luz 
espiritual; ele percebe isso, de acordo com a força de 
sua crença. O sofrimento resultante de doenças físicas 
insignificantes é dissolvido pela alegria imaterial, cura 
e prazer que surgem de crença; o sofrimento se derrete. 

NONO REMÉDIO 

Ó você, doente, que reconhece o seu Criador! A 
doença dá origem à dor, ao medo e à ansiedade, 
porque, às vezes, leva à morte. Uma vez que a 
superficialidade e até a morte negligente é 
aterrorizante, as doenças que podem levar a isso 
causam medo e apreensão. 

Então, saiba primeiro e acredite firmemente que a 
hora marcada é determinada e não muda. Aqueles que 



18                       MENSAGEM AO ENFERMO 

choram ao lado do doente grave e aqueles com saúde 
perfeita morreram, enquanto os enfermos graves foram 
curados e viveram. 

Em segundo lugar: a morte não é terrível como 
parece ser superficialmente.  Pela  luz proporcionada 
pelo Alcorão Sagrado, em muitas partes da Risale-i 
Nur temos provado com certeza absoluta e indubitável 
forma que, para os crentes, a morte é o desencargo das 
tarefas pesadas da vida. Para eles, é um descanso da 
adoração, que forma a instrução e formação na área do 
julgamento deste mundo. Ela também é um meio de se 
juntarem a seus parentes e amigos, dos quais noventa 
e nove por cento já partiram para o Outro Mundo. É 
um meio de entrar na sua verdadeira pátria e nas 
moradas eternas da felicidade. É também um convite 
para os jardins do Paraíso da masmorra deste mundo. 
E é o momento de receber o seu salário a partir da 
generosidade do Criador compassivo em troca de 
serviços prestados a Ele. Uma vez que a realidade da 
morte é isso, não deve ser encarada como 
aterrorizante, mas, ao contrário, como a introdução 
para a misericórdia e felicidade. 

Além disso, alguns do povo de Allah temerem a 
morte, não de terror por ela, mas porque esperavam 
ganhar méritos adicionais  pela  realização de mais 
boas obras com os deveres da vida contínua. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  19 

Sim, para as pessoas de fé, a morte é a porta para a 
misericórdia Divina; enquanto para o povo de 
desorientação, é o poço da escuridão eterna. 

DÉCIMO REMÉDIO 

Ó você, doente, que se preocupa 
desnecessariamente! Você se preocupa com a 
gravidade de sua doença e a preocupação a agrava. Se 
você quiser que sua doença seja menos grave, tente 
não se preocupar. Ou seja, pense nos benefícios de sua 
doença, a recompensa por ela, e que ela vai passar 
rapidamente; isso irá remover a preocupação e cortar a 
doença pela raiz. 

Na verdade, a preocupação duplica a doença e 
provoca uma doença do coração imaterial subjacente à 
doença física; por isso, subsiste e persiste a doença 
física. Se a preocupação cessa  pela  submissão, 
contentamento e compreensão da razão para a doença, 
uma grande parte da doença é erradicada, torna-se 
menos grave e, em parte, desaparece. Às vezes, uma 
doença física menor aumenta dez vezes apenas por 
ansiedade. Se a ansiedade cessa, nove décimos da 
doença desaparecem. 

A preocupação agrava a doença. É também uma 
acusação contra a sabedoria Divina e uma crítica à 
misericórdia Divina e denúncia contra o Criador 
Clemente. Por essa razão, a pessoa que se preocupa 



20                       MENSAGEM AO ENFERMO 

recebe uma rejeição e aumenta a sua doença ao 
contrário de suas intenções. Sim, assim como as graças 
aumentam a recompensa, a reclamação aumenta a 
doença e as atribulações. 

Além disso, a preocupação é em si uma doença. Sua 
cura é reconhecer a sabedoria na doença e sua 
finalidade. Uma vez que você já aprendeu isso, aplique 
a pomada à sua preocupação e encontre alívio! Diz: 
“Ah!” em vez de “Oh!” e “Louvado seja Allah para 
cada situação” em vez de suspirar e lamentar. 

DÉCIMO PRIMEIRO REMÉDIO 

Ó meu irmão doente impaciente! Embora a doença 
provoque uma dor imediata, a sua doença através do 
passado até hoje produz um prazer espiritual e 
felicidade decorrente da recompensa recebida por 
suportá-la. A partir de hoje, a partir dessa hora, 
mesmo, a doença não existe, e, certamente, nenhuma 
dor é vítima do não ser. E se não há nenhuma dor, não 
pode haver qualquer perigo. Você se torna impaciente, 
porque você imagina as coisas de forma errada, uma 
vez que a doença física de antes de hoje, e sua dor, já 
partiram; tudo o que resta são a recompensa e o prazer 
em sua passagem. Isso deve dar-lhe lucro e felicidade, 
de tal forma que pensar nos dias passados e sentir-se 
triste e impaciente é uma loucura. Os dias futuros 
ainda não chegaram. Debruçar sobre eles agora, e 
sentir-se aborrecido e impaciente, imaginando um dia 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  21 

que não existe e uma doença que não existe e angústia 
que não existe, é dar existência a três graus de 
inexistência – se isso não for loucura, o que é? 

Se a hora anterior foi de doença, ela produz alegria; 
e uma vez que o momento posterior à presente hora é 
inexistente, e tanto a doença e o sofrimento são 
inexistentes, não disperse o poder da paciência dada a 
você pelo Todo-Poderoso Allah à direita e à esquerda, 
mas reúne-a em face da dor do momento presente; diz: 
“Ó o Mais Paciente!” e resiste. 

DÉCIMO SEGUNDO REMÉDIO 

Ó doente que, devido à doença, não pode realizar 
seu culto e invocações e sente tristeza pela privação! 
Saiba que é afirmado em um Hadice que: “O crente 
piedoso que, devido à doença, não pode exercer suas 
invocações costumeiras, recebe uma recompensa igual 
por elas”iii Se uma pessoa doente realiza seu culto 
obrigatório, tanto quanto possível com paciência e 
confia em Allah, a doença toma o lugar de adoração 
Sunna, durante esse tempo de doença grave – e de 
forma sincera. 

Além disso, a doença faz a pessoa compreender a 
sua impotência e fraqueza; faz com que ele ofereça 
súplica tanto verbalmente e na língua de sua 
impotência e fraqueza. Porque Allah Todo-Poderoso 
concedeu ao homem uma impotência sem limites e 



22                       MENSAGEM AO ENFERMO 

fraqueza infinita para que ele perpetuamente procure 
refúgio na corte Divina e peça e suplique. O versículo:   

<]ُْ 6َ/ )Fَْ9َ^ُ0ِّرَ 5ُْ_0ِ اM $=َْV َُؤ/َ`دbُُ5ْ   “Que 

importância você tem, se você não oferece oração e 
súplica?” De acordo com isso, a sincera oração e a 
súplica são a razão para a criação do homem e para o 
seu valor. Uma vez que a doença é uma das causas 
disso, a partir desse ponto de vista, não se deve 
reclamar, mas dar graças a Allah por ela, e a torneira 
da súplica que a doença abre não deve ser fechada com 
a recuperação da saúde. 

DÉCIMO TERCEIRO REMÉDIO 

Ó infeliz que reclama da doença! Para algumas 
pessoas a doença é um rico tesouro, um dom divino 
precioso. Cada pessoa doente pode pensar de sua 
doença dessa maneira. 

A hora marcada não é conhecida: a fim de libertar 
o homem do desespero absoluto e negligência 
absoluta, e segurá-lo entre a esperança e o medo e 
assim o preservar tanto neste mundo e no Outro, em 
Sua sabedoria Allah Todo-Poderoso tem ocultado a 
hora marcada, que pode vir a qualquer momento. Se 
ela captura o homem em negligência, pode causar 
graves danos para a vida eterna. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  23 

A doença, no entanto, afasta a negligência, que faz 
uma pessoa pensar na vida após a morte, que lembra a 
morte, para que possa se preparar. Algumas doenças 
são tão rentáveis quanto o ganho de uma pessoa em 
vinte dias a classificação que não poderia ter 
conseguido em vinte anos. 

Por exemplo, entre os meus amigos estavam dois 
jovens, que Allah tenha misericórdia deles. Um deles 
foi Sabri da vila de 'Ilama, o outro Vezirzâde Mustafa 
de 'Islamköy. Eu costumava observar com espanto 
que, embora esses dois não soubessem escrever, 
estavam entre os primeiros em relação à sinceridade e 
ao serviço da fé. Eu não sei o motivo para isso. Depois 
da morte deles, compreendi que cada um sofria de uma 
doença grave. Devido à orientação da doença, eles 
tinham medo considerável de Allah, realizavam um 
serviço altamente valioso, e alcançaram um estado 
benéfico para o futuro, ao contrário de outros jovens 
que descuidadamente desistiram do culto obrigatório. 
Se Allah quiser, a angústia da doença de dois anos 
permitiu-lhes atingir a felicidade de milhões de anos 
na vida eterna. Agora eu entendo que as orações que 
eu às vezes ofereci para a sua saúde foram maldições 
em relação a este mundo. Se Allah quiser, eles foram 
aceitos para o seu bem-estar na Outra Vida. 

Assim, de acordo com a minha convicção, os dois 
ganharam o lucro igual ao que podia ser adquirido no 



24                       MENSAGEM AO ENFERMO 

decorrer de dez anos de temor a Allah. Se, como alguns 
jovens, que se basearam em sua juventude e boa saúde 
e jogaram-se em negligência e vício, e perseguindo-os, 
a morte os agarrou bem no meio da sujeira de seus 
pecados, eles teriam feito suas sepulturas em ninhos de 
escorpiões e cobras, em vez de fazê-lo no tesouro das 
luzes. 

Uma vez que as doenças contêm tais benefícios, 
elas não devem ser reclamadas, mas sim suportadas 
com paciência, confiando-se em Allah, de fato, 
agradecendo a Allah e tendo confiança em Sua 
misericórdia. 

DÉCIMO QUARTO REMÉDIO 

Ó doente, cujos olhos desenvolveram cegueira! Se 
você soubesse que olho claro e espiritual encontra-se 
sob a cegueira, que pode cobrir os olhos de um crente, 
você exclamaria: “Cem mil graças ao meu Sustentador 
Compassivo!” Vou contar um incidente para explicar 
esta pomada. Trata-se da seguinte forma: 

Uma vez, a tia de Süleyman de Barla, que me serviu 
por oito anos, com total lealdade e vontade, ficou cega. 
Devido a sua boa opinião de mim, que era cem vezes 
melhor do que eu merecia, a mulher justa me pegou na 
porta da mesquita e pediu-me para orar por sua visão 
ser restaurada. Então, eu fiz a abençoada e honrada 
mulher a intercessora para a minha súplica, e a Allah e 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  25 

supliquei ao Todo-Poderoso: “Ó Senhor! Restaura a 
visão de respeito pela sua honra.” Dois dias depois, um 
oculista de Burdur veio e tirou a catarata. Quarenta 
dias depois, ela voltou a perder a visão. Fiquei muito 
chateado e supliquei fervorosamente por ela. Se Allah 
quiser, a oração será aceita para a sua Vida Futura; 
caso contrário, a minha oração teria sido uma maldição 
errada para ela. Ela faleceu quarenta dias depois – Que 
Allah tenha piedade dela. 

Assim, ao invés de olhar com tristeza para os 
jardins de Barla com os olhos da velhice, ela lucrou em 
seu túmulo por ser capaz de olhar para quarenta mil 
dias sobre os jardins do Paraíso. Para ela, a crença era 
forte e ela estava completamente certa. 

Sim, se um crente perde a visão e entra no túmulo 
cego, de acordo com o seu grau, ele pode olhar para o 
mundo da luz a uma extensão muito maior do que 
outros mortos em seus túmulos. Assim como vemos 
muitas coisas neste mundo que os crentes cegos não 
veem, se o cego parte com a crença, vê bem melhor do 
que outros mortos em seus túmulos. Ele pode 
contemplar os jardins do Paraíso e vê-los como o 
cinema como se olhando através dos telescópios mais 
poderosos, de acordo com o seu grau. 

Assim, por graças e paciência, você pode encontrar 
sob o véu do seu olho presente um olho cheio de luz, 
com o qual, enquanto sob a terra, você pode ver e 



26                       MENSAGEM AO ENFERMO 

observar o Paraíso acima dos céus. O que vai dissipar 
o véu do seu olho, o oftalmologista que irá permitir que 
você olhe com aquele olho é o Alcorão Sagrado. 

DÉCIMO QUINTO REMÉDIO 

Ó você doente que suspira e lamenta! Não olhe 
para o aspecto exterior da doença e suspire, considere 
o seu significado e seja aprazido. Em caso de alguma 
forma a doença não tinha sido boa, o Criador Todo-
Compassivo não a teria dado aos servos que ele mais 
ama. Pois há um Hadice: 

 ُ[V6َْgَاَْ ءُ/8َِ$وVَْاْ f5َُّ ءُ/V>َْ9ِ8َاَْ ء0dًََ سِ/Lَّ$ا ُّ].W#ا

Sَ/ْV6َْgَ]ُ  

“Aqueles que sofrem com os julgamentos mais 
severos são os profetas, em seguida, os santos e outros 
como eles.”iv Isto é, “Os mais aflitos com atribulações 
e dificuldades são os melhores dos homens, os mais 
perfeitos”. 

Além disso, o trabalho do Profeta (Allah o abençoe 
e lhe dê paz) e dos outros profetas, então dos santos, 
então os justos, têm considerado as doenças que eles 
sofreram como adoração sincera, como dons do 
Misericordioso, eles ofereceram graças com paciência. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  27 

Eles as viram como operações cirúrgicas realizadas 
pela misericórdia do Criador Todo-Compassivo. 

Ó você que chora e lamenta! Se você quiser 
participar dessa caravana luminosa, agradece com 
paciência. Porque, se você reclama, eles não vão 
aceitá-lo. Você vai cair no abismo do povo de 
desorientação, e percorrer um caminho escuro. 

Sim, existem algumas doenças que levam à morte; 
são uma espécie de martírio; elas resultam em um grau 
semelhante à santidade. Por exemplo, as pessoas que 
morrem das doenças que acompanham o nascimento 
se tornam mártires i, de dores do abdômen, por 
afogamento, queimadura e peste. Há também muitas 
doenças abençoadas que auferem o grau de santidade 
àqueles que morrem com elas. Além disso, uma vez 
que a doença diminui o amar ao mundo e o apego a 
ele, ela ilumina a despedida do mundo  pela  morte que, 
para o mundano, é extremamente grave e dolorosa, e 
às vezes até faz com que seja desejável. 

DÉCIMO SEXTO REMÉDIO 

Ó você doente que se queixa de sua aflição! A 
doença pede respeito e compaixão, que são as mais 
importantes e benéficas na vida social humana. Uma 

 
i   O período desse martírio pode ser conquistado por doença é 

em torno dos quarenta dias de 'parto'. 



28                       MENSAGEM AO ENFERMO 

vez que salva o homem de autossuficiência que o leva 
à insociabilidade e crueldade. Pois de acordo com o 
significado do versículo:  

 kْ1hَْLَMا هُآرَ نْ#ا تن 8ََJْhَM$ نَ/.Vِ>ْNْ نَّ+ا
“Em verdade, o homem transgride, quando se vê 

autossuficiente” 

a alma ordenadora do mal, que se sente autossuficiente 
devido à boa saúde e ao bem-estar, não sente respeito 
pelos irmãos, em muitos casos, que são merecedores 
dela. Ela não sente compaixão pelos doentes e os 
feridos em desastre, embora mereçam bondade e 
compaixão. Sempre que está doente, entende sua 
própria impotência e desejo e tem respeito pelos seus 
irmãos que são dignos dela. Ela sente respeito pelos 
irmãos crentes que o visitam ou ajudam. Sente 
bondade humana, que decorre do sentimento de 
solidariedade e compaixão por aqueles atingidos por 
desastres, uma característica islâmica mais importante. 
Compara-os a si mesmo, compadece-se no verdadeiro 
sentido da palavra e sente compaixão por eles. Faz o 
que pode para ajudá-los; e, no mínimo, reza por eles e 
vai visitá-los para perguntar-lhes como eles estão, o 
que é Sunna de acordo com a Chari'a; e, assim, ganha 
recompensa. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  29 

DÉCIMO SÉTIMO REMÉDIO 

Ó você doente que se queixa de não ser capaz de 
realizar boas obras, devido à doença! Agradeça! É a 
doença que abre para você a porta das mais sinceras 
das boas obras. Além de fornecer continuamente 
recompensa ao doente e àqueles que cuidam dele, pelo 
amor a Allah, a doença é um meio mais importante 
para a aceitação de súplicas. 

Na verdade, há recompensa significativa para os 
crentes que cuidam dos doentes. Indagando de 
suasaúde e visitando os doentes – com a condição de 
não taxá-los – é Sunnav e também expiação dos 
pecados. Há um Hadice que diz: “Receba as orações 
dos doentes, pois ela são aceitáveis”.vi 

Cuidar dos doentes, especialmente se são parentes, 
ou pais, em particular, é um culto importante, 
produzindo recompensa significativa. Agradar o 
coração de uma pessoa doente e consolá-la é uma 
espécie de significativa caridade. Feliz é a pessoa que 
agrada ao coração facilmente tocado de pai e mãe em 
um momento de doença e recebe a sua prece. Mesmo 
os anjos aplaudem, exclamando: “Machállah, 
Barakallah” perante cenas leais daqueles bons filhos 
que respondem com perfeito respeito e bondade filial 
no momento da doença dos pais, mostrando a 
exaltação da humanidade – pois eles são os mais 
dignos de respeito na vida da sociedade. 



30                       MENSAGEM AO ENFERMO 

Sim, os prazeres são experimentados no momento 
da doença, que surgem a partir da bondade, piedade e 
compaixão daqueles que o cercam, e é mais agradável 
reduzir as dores da doença a nada. A aceitabilidade das 
preces dos doentes é uma questão importante. Durante 
os últimos trinta ou quarenta anos, eu mesmo tenho 
suplicado para ser curado da doença de lumbago da 
qual eu sofro. No entanto, entendi que a doença tinha 
sido dada para a súplica. Uma vez que a prece não pode 
ser removida por meio da prece, isto é, desde que a 
oração não pode retirar-se, compreendi que os 
resultados da oração dizem respeito à Outra Vida i, e 
que é uma espécie de culto, para com a doença se 
compreende sua impotência e busca refúgio na corte 
Divina. Portanto, apesar de ter feito súplicas para ser 
curado por trinta anos e, aparentemente, a minha 
súplica não ter sido aceita, não me ocorreu desistir. 
Para a doença é a hora de súplica. Para ser curada não 
é o resultado da súplica. Se o Onisciente e Compassivo 
concede a cura, Ele a dá de sua graça abundante. 

Além disso, se súplicas não são aceitas na forma 
que queremos, não se deve dizer que não foram 
aceitas. O Criador Onisciente sabe melhor do que nós, 
Ele dá tudo o que é do nosso interesse. Às vezes, ele 

 
i    Sim, enquanto algumas doenças são a razão para a existência 

da súplica, se a súplica é a causa da 'não existência’ da 
doença, a existência da súplica seria a causa da sua própria 
não existência, e este não poderia ser o caso. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  31 

direciona nossas orações para este mundo na direção 
do futuro, e aceita-as dessa forma. Em qualquer caso, 
uma súplica que adquire sinceridade devido à doença 
e surge a partir de fraqueza, impotência, humildade e 
necessidade, está muito perto de ser aceitável. A 
doença faz súplica sincera. Ambos os doentes que são 
religiosos e crentes que cuidam dos doentes, devem 
aproveitar essa súplica. 

DÉCIMO OITAVO REMÉDIO 

Ó doente que desiste de oferecer graças e ocupa-se 
reclamando! A queixa surge de um direito, e nenhum 
dos seus direitos foi perdido por você reclamar. Na 
verdade, existem inúmeros agradecimentos que são de 
sua obrigação, um direito sobre você, e estes ainda 
você não fez. Sem que Allah Todo-Poderoso lhe dê o 
direito, você está reclamando como se exigindo 
direitos de forma ilegítima. Você não pode olhar para 
os outros superiores a você em grau, que são 
saudáveis, e reclamar. Você deve olhar para o doente 
que, do ponto de vista da saúde, está em um nível mais 
baixo do que o seu, e deve agradecer. Se a sua mão está 
quebrada, olhe para as deles, que está cortada. Se você 
tem apenas um olho, olha para o cego, que não têm os 
dois olhos, e oferecer graças a Allah! 

Com certeza, ninguém tem o direito de olhar para 
aqueles superiores a ele em relação às recompensas e 
reclamar. Quanto às atribulações, é direito de todos 



32                       MENSAGEM AO ENFERMO 

olharem para aqueles que estão acima deles com 
respeito, e assim agradecerem. Este mistério foi 
explicado em vários lugares na Risale-i Nur com uma 
comparação; um resumo disso é o seguinte: 

Uma pessoa leva um homem miserável ao topo de 
um minarete. Em cada degrau ele lhe dá um presente 
diferente, uma recompensa diferente. Logo no topo, 
ele lhe dá o maior presente. Embora ele queira 
agradecer e mostrar gratidão em troca de todos os 
vários presentes, o homem rabugento esquece os 
presentes que recebeu em cada um dos degraus, ou os 
considera sem importância, e não agradeceu por eles, 
olha por cima dele e começa a reclamar, dizendo: “Se 
o minarete fosse mais alto, eu teria subido ainda mais. 
Por que não é tão alto quanto aquela montanha lá ou 
quanto o outro minarete?” Que grande ingratidão seria 
se ele começasse a queixar-se assim, que grande erro 
cometeria! 

Da mesma forma, o homem passa a existir a partir 
do nada, e não como uma rocha ou uma árvore ou um 
animal, mas como um ser humano e um muçulmano, 
e na maioria das vezes experimenta uma boa saúde e 
adquire um alto nível de recompensas. Apesar de 
tudo isso, reclama e mostra impaciência, porque ele 
não é digno de algumas dádivas, ou porque as perdeu 
por causa de escolhas erradas ou de abusos, ou 
porque não pôde obtê-las, e para criticar a soberania 
divina diz: “O que eu fiz para que isso acontecesse 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  33 

comigo?” É um estado de espírito e doença espiritual 
mais calamitosa do que a física. É como lutar com 
uma mão quebrada, e a reclamação faz sua doença 
piorar. Sensível é a pessoa que, de acordo com o 
significado do versículo: 

 8َْBِ$+ا َ/ّ<+اوَ ِِّٰ? َ/ّ<+ا اُ=$/َ>ٌ :6ُ7ِ89َ 01َْ3ُ5ْ/.-#ا اذَ+ا َ*(َِ'ّ$#ا

نَ=EِFُارَ  

“Aqueles que, quando os aflige uma desgraça, 
dizem: Somos de Allah e a Ele retornaremos.”( 
Alcorão Sagrado, 2:156.) submete-se e é paciente, de modo 
que a doença pode completar o seu ciclo, em seguida, 
parte. 

DÉCIMO NONO REMÉDIO 

Quanto ao atributo do Eternamente suplicado “os 
mais belos nomes” indicam toda a Beleza dos nomes 
de Glória. Entre os seres, a vida é a mais sutil, a mais 
bela, e o espelho mais abrangente do Eternamente 
Suplicado. O espelho para o belo torna-se belo. O 
espelho que reflete as virtudes da beleza torna-se belo. 
Assim como tudo o que é feito para o espelho por tal 
beleza é bom e belo, o que ocorre a vida, também, em 
relação a realidade, é bom. Para ele reflete o belo 



34                       MENSAGEM AO ENFERMO 

impresso com os mais belos nomes, que são bons e 
bonitos. 

A vida torna-se um espelho deficiente, se passar 
monotonamente com a saúde permanente e bem-estar. 
Em um aspecto, sugere a inexistência, o não-ser, e 
nada, e provoca cansaço. Ele reduz o valor da vida e 
transforma o prazer da vida em perigo. Por pensar que 
vai passar o seu tempo de tédio de forma rápida, a 
pessoa se joga ou no vício ou nas diversões. Ele se 
torna hostil à vida valiosa e quer matá-la e fazê-la 
passar rapidamente, como se fosse uma sentença de 
prisão. Mas quando se gira em mudança e ação e 
estados diferentes, a vida torna o seu valor 
significativo, e sua importância e prazer. Essa pessoa 
não quer que sua vida passe rapidamente, mesmo se 
estiver em dificuldades e atribulações. Ela não se 
queixa, cansada, dizendo: “Ai de mim! O sol ainda não 
se pôs”, ou, “ainda é noite.” 

Sim, pergunte a um cavalheiro que é rico, ocioso e 
que vive afundado no luxo: “Como você está?” Você 
é obrigado a ouvir uma resposta patética do tipo: “O 
tempo nunca passa. Vamos ter um jogo de gamão. Ou 
vamos encontrar alguma diversão para passar o 
tempo”, ou então você vai ouvir reclamações 
decorrentes da ambição mundana, como: “... Eu não 
consegui aquilo; se eu tivesse feito tal e tal coisa.” 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  35 

Em seguida, pergunte a alguém atingido por um 
desastre ou a um trabalhador ou a um pobre homem 
que vive em penúria: “Como vai você?” Se ele é 
sensível, ele responderá: “Todas as graças a Allah, eu 
estou trabalhando. Se a noite não viesse tão 
rapidamente, eu poderia ter terminado este trabalho! O 
tempo passa tão depressa, e assim faz a vida; passa 
como lampejo. Com certeza as coisas são difíceis para 
mim, mas isso vai passar também. Tudo passa 
rapidamente.” Ele na verdade diz o quão valiosa é a 
vida e quão arrependido ele está em sua passagem. Isso 
significa que ele percebe o prazer e o valor da vida 
através do sofrimento e do trabalho. Quanto à 
facilidade e à saúde, tornam a vida amarga e fazem a 
esperança passar rapidamente. 

Meu irmão que está doente! Saiba que a 
inexistência é a origem e o fermento das calamidades 
e dos males, e até mesmo dos pecados é, como foi 
provado decisivamente e com detalhes em outras 
partes da Risale-i Nur. Quanto à inexistência, é o mal. 
Estados monótonos como a facilidade, o silêncio, a 
tranquilidade e a apreensão estão perto de inexistência 
e do nada; e, portanto, fazem sentir a escuridão da 
inexistência e causam aflição. Quanto à ação e à 
mudança, eles são a existência e fazem sentir a 
existência. E a existência é boa pura; é suave. 



36                       MENSAGEM AO ENFERMO 

Uma vez que a realidade é assim, sua doença foi 
enviada a você como convidado para executar muitas 
tarefas, como purificar a sua vida útil, fortalecê-la e 
torná-la progressiva, e induz as outras faculdades 
humanas em seu ser, para transformar em assistência 
para seu membro doente, e para exibir vários tipos de 
nomes do Criador Onisciente. Se Allah quiser, ela vai 
exercer as funções de forma rápida e sair, e vai dizer 
para uma boa saúde: “Vem, e fica permanentemente 
no meu lugar, e realiza seus deveres. Esta casa é sua. 
Fique aqui com boa saúde.” 

VIGÉSIMO REMÉDIO 

Ó você doente que está à procura de um remédio 
para seus males! A doença é de dois tipos. Um é real, 
o outro é imaginário. Quanto ao tipo real, o Curador 
Onisciente e Glorioso tem armazenado em Sua 
poderosa farmácia da terra uma cura para todas as 
doenças. É lícito obter medicamentos e usá-los como 
tratamento; deve-se saber que o seu efeito e a cura são 
de Allah, Todo-Poderoso. Ele dá tanto a doença como 
proporciona a cura. 

Seguindo as recomendações de médicos 
habilidosos, temer a Allah é um medicamento eficaz. 
A maioria das doenças surge de abusos, falta de 
abstinência, desperdício, erros, dissipação e falta de 
cuidados. Um médico religioso, certamente, dá 
conselhos e instruções dentro dos limites da 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  37 

legalidade. Ele vai proibir os abusos e os excessos, e 
dar consolo. A pessoa doente tem confiança em seus 
conselhos e consolo, e isso diminuí a doença, que 
produz a ele a facilidade no lugar da aflição. 

Mas quando se trata de doença imaginária, o 
remédio mais eficaz é não lhe dar nenhuma 
importância. Quanto mais importância é dada a ela, 
mais ela cresce e incha. Se for desconsiderada, isso a 
diminui e a dispersa. Quanto mais se perturba as 
abelhas mais enxameiam em torno da cabeça da 
pessoa, mas se dispersam se nenhuma atenção é dada 
a elas. Da mesma forma, quanto mais importância se 
dá a um pedaço de corda acenando na frente de um dos 
olhos na escuridão e à apreensão que causa, mais ela 
cresce e faz a pessoa fugir como um louco. Enquanto 
não se dá nenhuma importância, a pessoa vê que é um 
vulgar pedaço de corda e não uma cobra, e ri por causa 
do medo e da ansiedade. 

Se a hipocondria é crônica, ela se transforma em 
realidade. É uma doença grave que afeta o sistema 
nervoso e os dados às fantasias; essas pessoas fazem 
montanhas de montículos e sua moral é destruída. 

Então, se eles encontram médicos 'meio' maldosos 
ou médicos injustos, provocam ainda mais a sua 
hipocondria. Se eles são ricos, perdem a sua riqueza, 
ou perdem a sua inteligência, ou a sua saúde. 



38                       MENSAGEM AO ENFERMO 

VIGÉSIMO PRIMEIRO REMÉDIO 

Meu irmão doente! Sua doença é acompanhada de 
dor física. No entanto, você está cercado por um 
significativo prazer espiritual que irá remover o seu 
efeito. Porque, se seu pai, mãe, e os parentes estão com 
você, a compaixão mais prazerosa deles que você 
tenha esquecido desde a infância será despertada e 
você verá novamente o tipo parecido que você recebeu 
na infância. Além disso, as amizades envolvem o que 
tinha permanecido em segredo e oculto, estes também 
olham para você com amor  pela  atração da doença. 
Em face destes, sua dor física é reduzida à 
insignificância. Além disso, você se tornou mestre dos 
mestres, uma vez que aqueles que você costumou 
servir orgulhosamente, agora o atendem gentilmente 
por causa da doença. Além disso, você atraiu para si o 
sentimento de solidariedade e bondade humana das 
pessoas, e assim descobriu numerosos amigos úteis e 
carinhosos companheiros. E, mais uma vez, você 
recebeu a ordem de sua doença para descansar de 
muitos deveres de tributações que agora estão 
descansando. Com certeza, em face desses prazeres 
imateriais, sua dor menor deve levá-lo a agradecer, e 
não reclamar. 

VIGÉSIMO SEGUNDO REMÉDIO 

Meu irmão que sofre de uma doença grave como 
apoplexia! Em primeiro lugar eu vou lhe dar a boa 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  39 

notícia de que para os crentes apoplexia é considerada 
uma bênção. Há muito tempo atrás eu costumava ouvir 
isso de homens santos, e eu não sabia o motivo. Agora, 
uma das razões me ocorre, como segue: 

A fim de alcançar a união com Allah Todo-
Poderoso, ser salvo dos perigos espirituais neste 
mundo, e ganhar a felicidade eterna, o povo de Allah 
escolheu seguir dois princípios: 

O Primeiro: é a contemplação da morte. Pensando 
que tanto o mundo é transitório, e eles mesmos são 
convidados temporários encarregados de funções, eles 
trabalham para a vida eterna dessa maneira. 

O Segundo: por jejum, exercícios religiosos e 
ascetismo, eles tentam matar a alma ordenadora do 
mal; ,e assim, serem salvos de seus perigos e das 
emoções cegas. 

E você, meu irmão que perdeu a saúde de metade 
do seu corpo! Sem escolher, a você foram dados esses 
dois princípios, que são curtos, fáceis e a causa da 
felicidade. Assim, o estado do seu ser perpetuamente 
avisa sobre a natureza fugaz do mundo e que o homem 
é transitório. O mundo não pode mais afogá-lo, nem a 
negligência pode lhe fechar os olhos. E com certeza, a 
alma ordenadora do mal não pode enganar com a 
luxúria inferior e apetites animais alguém no estado de 



40                       MENSAGEM AO ENFERMO 

metade de um homem, ele é salvo rapidamente das 
provações da alma. 

Assim, através do mistério da crença em Allah, a 
submissão a Ele e a confiança n’Ele, o crente pode se 
beneficiar de um breve tempo, de uma doença grave 
como a apoplexia, assemelhando-se às provações dos 
santos. Uma doença grave, como essa se torna 
extremamente barata. 

VIGÉSIMO TERCEIRO REMÉDIO 

Ó você, doente infeliz, que está sozinho e um 
estranho! Mesmo se sua solidão e exílio, com a sua 
doença fossem despertar simpatia a você nos corações 
mais duros e atrair bondade e compaixão, poderia ser 
um substituto para o seu Criador Todo-Clemente? Pois 
Ele Se apresenta para nós no início de todas as suratas 
do Alcorão com os atributos da “Clemente e 
Misericordioso”, e com um lampejo de Sua clemência 
faz com que todas as mães alimentem seus filhos com 
essa maravilhosa ternura e com uma manifestação de 
Sua misericórdia, a cada primavera, enche a face da 
terra com bênçãos. A vida eterna no Paraíso, com todas 
as suas maravilhas, é uma única manifestação de Sua 
misericórdia. Então, certamente sua relação com Ele  
pela  crença, seu reconhecimento e sua súplica a Ele na 
língua de impotência, decorrente da sua doença e da 
aflição de sua solidão no exílio, vai atrair o olhar de 
misericórdia a você, que toma o lugar de tudo. Uma 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  41 

vez que Ele existe e Ele olha para você, tudo o que 
existe é para você. Aqueles que são verdadeiramente 
sozinhos e no exílio são aqueles que não estão ligados 
com Ele  pela  fé e submissão, ou anexam nenhuma 
importância a essa relação. 

VIGÉSIMO QUARTO REMÉDIO 

Ó você que cuida de crianças inocentes doentes ou 
de idosos, que se assemelham a crianças inocentes! 
Você tem diante de si importante comércio para a 
Outra Vida. Então, procure-o por seu entusiasmo e 
esforço! É estabelecido pelo povo da realidade que as 
doenças de crianças inocentes são como treinamento 
para seus corpos delicados, e injeções e treinamento 
divino para permitir-lhes suportar no futuro os 
transtornos do mundo; isso, além de muitos exemplos 
de sabedoria que pertence à vida mundana da criança, 
em vez da expiação dos pecados nos adultos que olham 
para a vida espiritual e são o meio para a purificação 
da vida, as doenças são como injeções assegurando o 
progresso espiritual da criança no futuro, ou na Outra 
Vida; e esse é o mérito proveniente de tais doenças que 
passa para o livro de boas obras dos pais, e em 
particular da mãe que através do mistério da 
compaixão prefere a saúde do filho à própria saúde. 

Quanto a cuidar dos idosos, é estabelecido em 
narrações autênticas e muitos acontecimentos 
históricos que, juntamente ao recebimento de enorme 



42                       MENSAGEM AO ENFERMO 

recompensa, recebe as preces dos idosos e, 
especialmente, dos pais, e alegrar seus corações e 
servi-los com lealdade, conduz à felicidade tanto neste 
mundo como no Outro. E é estabelecido por muitos 
eventos que uma criança feliz que obedece à risca aos 
pais idosos será tratada da mesma forma pelos filhos, 
mas se um filho miserável fere os pais, ele será punido 
por meio de muitos desastres neste mundo e no Outro. 
Sim, o Islam exige que se cuide não só dos parentes 
que são idosos ou inocentes, mas também dos crentes 
idosos se os encontra –através do mistério da 
verdadeira fraternidade de crença– e que alguém sirva 
com maior capacidade ao venerável idoso doente se 
está em necessidade disso. 

VIGÉSIMO QUINTO REMÉDIO 

Meus irmãos doentes! Se vocês querem uma cura 
sagrada mais benéfica e verdadeiramente prazerosa, 
fortaleçam e desenvolvam a sua crença! Isto é, fazer 
uso da crença, aquela cura sagrada, e do medicamento 
que surge da crença através do arrependimento e 
pedido de perdão, e as cinco orações diárias e a 
adoração. 

Sim, os negligentes por causa de seu amor ao 
mundo e o apego a ele parece que possuem uma 
situação virtual elevada tão grande quanto o mundo. 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  43 

Nós provamos em muitas partes da Risale-i Nur 
que a crença cura imediatamente a sua parte imaterial, 
que está machucado e surrado pelos golpes da morte e 
da separação, e o salva dos ferimentos e realmente o 
cura. Mas vou interromper a discussão aqui para não 
cansá-lo. 

Quanto à medicina de crença, mostra seu efeito, 
quando você realiza suas obrigações religiosas, tanto 
quanto possível. A negligência, o vício, os desejos da 
alma e as ilícitas diversões reduzem a sua eficácia. A 
doença afasta a negligência, reduz o apetite, é um 
obstáculo para os prazeres ilícitos, a fim de aproveitar 
isso. Faça uso dos medicamentos sagrados e das luzes 
da fé através do arrependimento e busca o perdão, a 
oração e a súplica. 

Que Allah Todo-Poderoso lhe restaure saúde e faça 
a sua doença expiação dos pecados. Amém. Amém. 
Amém. 

َ Vَْ=$ ىََِ]bُLَّ/ $Lَِ3ْ1 /6َوَ اَ'Iَ[َ)Lَ/ $3ِ ىَِ'ّ$ا ِِّٰ? ُ]lَKْْ$#ا

  تن 0ِّLَ/ 0ِ/$ْlَnِّرَ ُ[kُرُ تْءَ/Eَ ْ]Oََ$ ُّٰ?ا /Iَ[َ)Lَ نْ#ا



44                       MENSAGEM AO ENFERMO 

kُ9ْlَ/>oََ V َ`ِpْ5َ $Lََ/ٓ ا+Vّ َ6َ/ `َpّKَْ1Lََ/ٓ ا+>ّoََ ا#>ْR. 

 تن lَ_ِ85ُْ$ا Fَpِ85ُْ$ا

pّ$#ا   ٰ3ُ5َّ -.]ِّ `َpMَ k.8ِّ[ِ>/َ 6ُlَKَّ[ٍ sِtِّ ا$ْOُp=ُِوَ ب 

 وَ رِ/.V0َْ7اْ رُِ=< وَ /WِUَ/vِ3َوَ نِاَ]V0َْاْ ِ:Sِ8َ/َ` وَ /vِ3َآوَدَ

Qِ8َ/vِ3َ/ َو `َpMَ آ$Bِِ َو -.lْ9ِBِ َو k.pِ5ّْ  

“E dirão: Louvado seja Allah, que nos encaminhou 
até aqui; jamais teríamos podido encaminhar-nos, 
se Ele não nos tivesse mostrado o caminho. Os 
mensageiros de nosso Senhor nos apresentaram a 
verdade. Então, ser-lhes-á dito: Eis o Paraíso que 
herdastes em recompensa pelo que fizestes.”( Alcorão 
Sagrado, 7:43.)  
“Disseram: Glorificado sejas! Não possuímos mais 
conhecimento além do que Tu nos proporcionaste, 
porque somente Tu és Prudente, Sapientíssimo”( 
Alcorão Sagrado, 2:32.) 
Ó Allah! Concede bênçãos ao nosso mestre 
Mohammad, o remédio para os nossos corações e seu 
remédio, a boa saúde do nosso corpo e sua cura, a luz 



O VIGÉSIMO QUINTO LAMPEJO                  45 

dos nossos olhos e seu brilho, e para a sua família e 
companheiros, e conceder-lhes a paz. 

*** 



A DÉCIMA SÉTIMA CARTA 

 

[Adendo ao Vigésimo Quinto Lampejo], 

A Carta de Condolências Pela Morte de Uma 

Criança 

“E em Seu Nome, Exaltado seja!” 

“Tudo quanto neles existe glorificam-No”1 

Meu querido irmão da Outra Vida, Hafız Khalid 

Efendi 

“Anuncia (a bem-aventurança) aos perseverantes, 

aqueles que, quando os aflige uma desgraça, dizem: 

Somos de Allah e a Ele retornaremos”2 

Meu irmão, a morte de seu filho me entristeceu, 

mas “O juízo pertence a Allah”, conformar-se com o 

decreto Divino e submeter-se à determinação Divina 

são marcas do Islam. Que Allah Todo-Poderoso lhe 

conceda toda a paciência, e que Ele possa fazer o 

falecido um auxiliar e intercessor para você na Outra 

 
1 (Alcorão Sagrado, 17:44). 
2 (Alcorão Sagrado, 2:155-6). 



A DÉCIMA SÉTIMA CARTA                   47 

Vida. Vou explicar cinco pontos que são 

verdadeiramente uma boa notícia e oferecem consolo 

real para você e para os crentes piedosos como você: 

PRIMEIRO PONTO: O significado da frase no 

“jovens imortais”3Alcorão Sagrado é seguinte: com 

esta frase, o versículo indica e dá a boa notícia de que 

as crianças dos crentes que morrem antes de atingir a 

maturidade permanecerão eternamente como eternas 

crianças adoráveis de forma digna do Paraíso; que eles 

serão uma fonte eterna de felicidade nos braços de seus 

pais e mães que vão para o Paraíso, e irão garantir que 

seus pais recebam o mais doce dos prazeres, ou seja 

amarem e acarinharem as crianças; que todas as coisas 

prazerosas serão encontradas no Paraíso; aqueles que 

dizem que uma vez que o Paraíso não é o lugar para a 

reprodução, não haverá amor e carinho pelas crianças, 

não estão corretos; e que o ganho de milhões de anos 

de amor puro sem dor e acariciamento de crianças 

eternas em vez de breves dez anos ou mais de amá-los 

 
3 (Alcorão Sagrado, 56:17, 76:19) 



48                       MENSAGEM AO ENFERMO 

misturados com tristezas deste mundo, é uma fonte de 

grande felicidade para os crentes. 

SEGUNDO PONTO: Uma vez, quando um 

homem estava na prisão enviaram um de seus filhos 

adoráveis para ele. O infeliz prisioneiro sofreu tanto 

suas próprias dores, e uma vez que não poderia fazer a 

criança feliz, ele também sofreu a sua dor. Em seguida, 

o juiz compassivo enviou alguém para ele com uma 

mensagem que dizia: “Certamente, a criança é sua, 

mas ela é meu assunto e de meu povo. Vou levá-la a 

um belo palácio e cuidar dela lá.” O homem chorou de 

angústia. Ele disse: “Eu não vou lhe dar o meu filho, 

ele é meu único conforto.” Seus amigos lhe disseram: 

“Seu sofrimento sem sentido. Se é da criança que você 

tem pena, ela vai para um espaçoso palácio feliz no 

lugar desta suja e angustiante masmorra. Se você tem 

pena de si mesmo e busca seus próprios interesses, 

você vai ter muito sofrimento e dor pelas dificuldades 

da criança, caso ela permanece aqui, além do único 

benefício duvidoso temporário que você recebe. Se ela 

for para lá, vão ser diversas vantagens para você, pois 



A DÉCIMA SÉTIMA CARTA                   49 

ela irá atrair a misericórdia do rei e será um intercessor 

para você. O rei irá querer que você a veja, e 

certamente não irá mandá-lo para a prisão, então ele 

irá libertá-lo, chamá-lo para o palácio, e permitir que 

você se encontre com a criança lá. Mas com a condição 

de que você tenha confiança no rei e lhe obedeça.” 

Meu querido irmão, como esta comparação, você 

deve pensar como se segue, como deveriam agir os 

outros crentes quando seus filhos morrem: a criança é 

inocente e seu Criador é Todo-Compassivo e Todo-

Generoso. Ele tomou-a para Sua perfeita graça e 

misericórdia em lugar de minha educação e compaixão 

deficientes. Ele a livrou da atroz, calamitosa, difícil 

prisão deste mundo e enviou para os jardins do 

Paraíso. Quão feliz é para a criança! Se ela tivesse 

ficado no mundo, quem sabe como teria crescido. 

Portanto, eu não tenho pena dela, eu sei que ela é feliz. 

Restam meus próprios benefícios, e eu não tenho pena 

de mim em conexão com elas, e eu não estou triste e 

arrependido. Porque, se ela tivesse permanecido no 

mundo, ele teria dez anos de amor temporário de uma 



50                       MENSAGEM AO ENFERMO 

criança misturado com dores. Então, se ele tivesse sido 

justo e se ele fosse capaz em assuntos mundanos, 

talvez ele tivesse me ajudado. Mas ao morrer, ele se 

tornou uma espécie de intercessor quem vai me 

proporcionar dez milhões de anos de amor de uma 

criança no Paraíso eterno e felicidade eterna. 

Certamente, uma pessoa que perde um duvidoso 

benefício imediato e ganha milhares de certos 

benefícios adiados não chora e lamenta, nem grita de 

desespero. 

TERCEIRO PONTO: A criança que morreu era a 

criatura, a posse, o servo, e com todos os seus 

membros o artefato do compassivo Criador; ela 

pertencia a Ele e era um amigo de seus pais, colocou 

temporariamente sob sua supervisão. O Criador fez os 

pais servidores da criança. Em troca de seus serviços, 

deu-lhes compaixão agradável quanto um salário 

imediato. 

Agora, o Criador Clemente, o verdadeiro 

proprietário da criança, Que possui novecentos e 

noventa e nove partes e o pai possui uma única parte 



A DÉCIMA SÉTIMA CARTA                   51 

se, mercê Sua misericórdia e sabedoria, levar a criança 

de você, colocando um fim aos seus serviços, não seria 

justo que os crentes ficassem tristes e gritassem de dor 

e desespero, perante o proprietário das mil ações em 

forma de queixa. Isso só convém as pessoas 

negligentes e desorientadas. 

QUARTO PONTO: Se o mundo fosse eterno, e o 

homem tivesse de permanecer nele eternamente, e a 

separação fosse interminável, o sofrimento atroz e o 

desespero teriam algum significado. Mas desde que 

este mundo é uma pousada, para onde a criança morta 

foi, você e nós também, iremos para lá. Além disso, 

ela não é a única a morrer; é uma autoestrada geral. E, 

uma vez que a separação não é para sempre, você vai 

encontra-la no futuro, tanto no Reino Intermediário 

como na Outra Vida. Deve-se dizer: “O juízo pertence 

a Allah” Ele a deu e Ele a levou, e: “Louvado seja 

Allah em todas as circunstâncias”, e agradeça com 

paciência. 

 



52                       MENSAGEM AO ENFERMO 

QUINTO PONTO: A compaixão, uma das 

manifestações mais sutis, belas, agradáveis, doces da 

misericórdia Divina, é um elixir luminoso. É muito 

mais direta do que o amor apaixonado, é o meio mais 

rápido de união com Allah, Todo-Poderoso. O amor 

temporário e o amor mundano são transformados em 

verdadeiro amor e encontra Allah Todo-Poderoso só 

com a maior dificuldade, mas a compaixão vincula o 

coração a Ele da forma mais pura, mais direta - e sem 

dificuldade. Tanto o pai como a mãe ama o filho mais 

do que tudo no mundo. Se eles são afortunados e são 

verdadeiros crentes, quando ele é retirado deles viram 

o rosto deste mundo e encontram o verdadeiro Doador 

de Bênçãos. Eles dizem: “Uma vez que o mundo é 

transitório, não merece vincularmos o coração a ele.” 

Eles se apegam ao local onde a criança desapareceu, e 

isso ganha alto grau espiritual para eles. 

O povo de negligência e desorientação é privado da 

felicidade e das boas notícias destes cinco pontos. 

Você pode ver a partir do seguinte quão grave é a 

sua situação: eles veem seu único filho nos estertores 



A DÉCIMA SÉTIMA CARTA                   53 

da morte, e porque imaginam que o mundo é eterno e 

como resultado de sua negligência e desorientação, 

eles supõem que a morte é a inexistência e eterna 

separação. Eles pensam nele na terra de seu túmulo no 

lugar de sua cama macia, e devido à sua negligência 

ou desorientação, o Paraíso misericordioso e céu 

abundante do mais Compassivo não ocorre com eles. 

Você pode ver, por comparação, a tristeza e o 

desespero que eles sofrem. Quando a crença e o Islam 

dizem ao crente: “o Criador Compassivo levará este 

filho seu que está no auge da morte deste mundo 

inferior ao Paraíso. Ele vai torná-lo tanto um 

intercessor para você, e uma eterna 

criança. Não se preocupe, a separação é temporária! 

Diz: 

“O juízo pertence a Allah” 
“Somos de Allah e a Ele retornaremos”4 

e suporta pacientemente.” 
 

O Eterno, Ele é o Eterno! 
Said Nursi 

***
 

4 (Alcorão Sagrado, 2:155) 



O SEGUNDO LAMPEJO 

 

Em Nome de Allah, o Clemente, o Misericordioso 

“E (recorda-te) de quando Jó invocou a seu Senhor 

(dizendo): Em verdade, a adversidade tem-me 

açoitado; porém, Tu és o mais clemente dos 

misericordiosos!”5 

A súplica de Jó (que a paz esteja com ele), o 

campeão de paciência, é tanto bem testada e eficaz. 

Recorrendo ao o versículo, devemos dizer em nossa 

súplica: 

“Ó Senhor meu, em verdade, a adversidade tem-me 

açoitado; porém, Tu és o mais clemente dos 

misericordiosos!” 

A essência da história bem conhecida de Jóvii (a paz 

esteja com ele) é a seguinte: 

Enquanto afligido com numerosas feridas e chagas 

por um longo tempo, ele se lembrou da grande 

recompensa por ter enfermidade, de suportá-la com o 

 
5 (Alcorão Sagrado, 21:83). 



CONCLUSÃO                      55 

máximo de paciência. Mas mais tarde, quando os 

vermes gerados por suas feridas penetraram seu 

coração e sua língua, a sede da memória e do 

conhecimento de Allahviii, temeu que o seu dever de 

adoração fosse sofrer, e então ele disse em súplica não 

por questão do seu próprio conforto, mas por causa de 

sua adoração a Allah: 

“Ó Senhor! O mal me afligiu; minha lembrança de 

Ti com a minha língua e a minha adoração a Ti com o 

meu coração vai sofrer.” Allah Todo-Poderoso, então, 

aceitou esta sincera, desinteressada e devota súplica 

pura da forma mais milagrosa.. Ele concedeu ao Jó 

perfeita e boa saúde e fez manifestar nele todos os tipos 

de compaixão.ix 

Este Lampejo contém cinco pontos: 

PRIMEIRO PONTO 

Em correspondência às feridas externas e doenças 

de Jó (que a paz esteja com ele), temos doenças 

internas do espírito e do coração. Se o nosso ser 

interior fosse voltado para fora, e nosso ser exterior 

voltaria para dentro, que aparecíamos mais feridas e 



56                       MENSAGEM AO ENFERMO 

doenças de Jó. Para cada pecado que cometemos e 

cada dúvida que entra em nossa mente, infligem 

feridas em nosso coração e nosso espírito. 

As feridas de Jó (que a paz esteja com ele) eram de 

tal natureza a ameaçar sua breve vida mundana, mas 

as nossas feridas internas ameaçam a nossa vida eterna 

infinitamente longa. Precisamos da súplica de Jó, 

milhares de vezes mais do que ele mesmo. Assim 

como os vermes que surgiram das suas feridas 

penetraram em seu coração e língua, assim também as 

feridas que o pecado inflige sobre nós e as tentações e 

dúvidas que surgem dessas feridas vão –que Allah nos 

proteja!– penetrar o nosso coração interior, o assento 

de crença, e, assim, ferir a crença. Penetrando também 

a alegria espiritual da língua, o intérprete da crença, 

elas causam a fuga em repulsa a lembrança de Allah, e 

a reduz ao silêncio. 

O pecado, penetrando o coração, vai escurecê-lo até 

que extingue a luz da crença.x Dentro de cada pecado 

há um caminho que leva à descrença. A menos que o 

pecado é rapidamente obliterado, buscando o perdão 



CONCLUSÃO                      57 

de Allah, ele vai crescer de um verme em uma cobra 

que rói o coração. 

Por exemplo, o homem que secretamente comete 

um pecado vergonhoso temerá a desgraça que resulta 

dele se os outros ficarem conscientes disso. Assim, a 

existência de anjos e seres espirituais será difícil para 

ele suportar, e ele vai almejar negá-lo, mesmo com a 

força da menor indicação. 

Da mesma forma, aquele que comete um grande 

pecado merecedor do tormento do Inferno, vai desejar 

a inexistência do Inferno de todo o coração, e sempre 

que ele ouve a ameaça do fogo do Inferno, ele se atreve 

a negá-lo com a força de uma ligeira indicação e 

dúvida, a menos que ele se proteja no escudo de 

arrependimento e pedir perdão. 

Da mesma forma, aquele que não realiza a oração 

obrigatória e cumprir o seu dever de adoração será 

afetado por aflição, assim como ele seria em caso de 

negligência de um dever menor em relação a algum 

governante mesquinho. Assim, sua preguiça em 

preencher sua obrigação, apesar de os comandos 



58                       MENSAGEM AO ENFERMO 

repetidos do Soberano da Pré-eternidade, vai afligi-lo 

muito, e por causa do sofrimento vai desejar e dizer 

para si mesmo: “Será que não havia tal dever de 

adoração! “Por sua vez, irá surgir a partir deste desejo 

o desejo de negar a Allah, e ter inimizade para com 

Ele. Se alguma dúvida sobre a existência do Ser 

Divino chega ao seu coração, ele estará inclinado a 

aceitá-la como uma prova conclusiva. Uma porta larga 

para a destruição será aberta na frente dele. O coitado 

não sabe que, embora ele seja entregue pela negação 

do ligeiro problema do dever de adoração, ele fez a si 

mesmo, pela mesma negação, a meta para milhões de 

problemas que são muito mais impressionantes. 

Fugindo da picada de um mosquito, ele recebe a 

mordida da cobra. 

Há muitos outros exemplos, que podem ser 

entendidos com referência a estes três, de modo que o 

sentido de se tornará aparente. 

SEGUNDO PONTO 

Como foi explicado sobre o significado da 

determinação Divina, conhecida como destino, na 



CONCLUSÃO                      59 

Vigésima Sexta Palavra, os homens não têm o direito 

de reclamar em caso de desastres e doenças pelas três 

seguintes motivos: 

Primeiro Motivo: Allah, o Altíssimo, fez a roupa 

do corpo, com a qual Ele vestiu o homem numa 

manifestação de Sua arte. Ele fez o homem para ser um 

modelo em que ele corta, modela, altera e muda a 

roupa do corpo, mostrando, assim, a manifestação de 

vários de Seus nomes. Assim como o nome do Curador 

torna necessário que a doença deve existir, assim 

também o nome do Provedor exige que a fome deveria 

existir. E assim por diante... 

“O Senhor de Todo o Domínio dispõe sobre o Seu 

domínio como ele deseja.” 

Segundo Motivo: é por meio de desastres e 

doenças que a vida é refinadaxi, aperfeiçoada, 

reforçada e avançada; assim ela produz resultados, 

alcança a perfeição e cumpre a sua própria proposta de 

vida.xii 

Quanto à vida conduzida monotonamente no sofá 

da facilidade e no conforto não se assemelha tanto à 



60                       MENSAGEM AO ENFERMO 

inexistência que é pura maldade, para a existência que 

é pura bondade; de fato, tende na direção do nada. 

Terceiro Motivo: Este reino mundano é o campo 

de testes, a morada do serviço. Não é o lugar de prazer, 

recompensa e retribuição. Considerando-se, então, que 

é a morada do serviço e lugar de culto, das doenças e 

dos infortúnios –contanto que não afetem a crença e 

são pacientemente suportadosxiii– satisfazem 

plenamente ao serviço e à adoração, e até os fortalece. 

Uma vez que eles fazem cada hora de adoração 

equivalente ao de um dia,xiv deve-se agradecer ao invés 

de reclamar. 

O culto consiste de fato de dois tipos, positivo e 

negativo. O que se quer dizer por positivo é óbvio. 

Quanto ao culto negativo, isto acontece quando um 

afligido com o infortúnio ou doença percebe sua 

própria fraqueza e desamparo, e se volta para o seu 

Senhor Compassivo, busca refúgio n'Ele, medita sobre 

Ele, faz petições a Ele e, assim, oferece uma forma 

pura de adoração que nenhuma hipocrisia pode 

penetrar. Se ele suporta pacientemente, pensa na 



CONCLUSÃO                      61 

recompensa anexa à desgraça e agradece, em seguida, 

a cada hora que passa vai ser contada como um dia 

inteiro gasto no culto. Sua vida breve torna-se muito 

longa. Há mesmo casos em que um único minuto é 

contado como igual à adoração de um dia inteiro. 

Uma vez eu estava extremamente ansioso por causa 

de uma doença incrível que atingiu um dos meus 

irmãos da Outra Vida, Muhajir Hafız Ahmad6. Mas, 

então, um aviso veio ao meu coração: “Cumprimenta-

o!” Cada minuto que passa é contado como um dia 

inteiro de adoração. Ele estava, de qualquer forma, 

suportando a sua doença com paciência e gratidão. 

TERCEIRO PONTO 

Como temos salientado em uma ou duas das 

Palavras, sempre que alguém pensa na vida passada, 

 
6 Muhajir Hafız Ahmad era um comerciante em Barla* e 
entre os primeiros alunos da Risale-i Nur. Bediuzzaman 
permaneceu em sua pousada em primeiro chegando em 
Barla no início da primavera de 1926, e ele ajudou 
Bediuzzaman nos oito anos e meio que ele permaneceu em 
Barla. 
* Lugar de exílio de Bediuzzaman, 1926-1934. Uma 
pequena aldeia na província de Isparta em SW Turquia. Tr. 



62                       MENSAGEM AO ENFERMO 

ele dirá dizer em seu coração ou com a língua ou “Ah!” 

ou “Oh!” Ele ou vai experimentar arrependimento, ou 

dizer: “Rendo graças e louvor a Allah!” A tristeza é 

inspirada pelas dores decorrentes da cessação dos 

prazeres anteriores e da separação deles. Uma vez que 

a cessação do prazer é uma dor em si. Às vezes, um 

prazer momentâneo irá causar dor eterna. Pensar nele 

será lancetar uma ferida, fazendo jorrar pesar. 

Quanto à duração do prazer espiritual que vem da 

cessação das dores momentâneas vividas no passado, 

ele inspira o homem a exclamar: “Graças e louvor a 

Allah!” Além dessa tendência inata do homem, se ele 

pensa na recompensa que resulta de infortúnio e a 

recompensa que o espera na Outra Vida, se ele percebe 

que sua breve vida contará como uma longa vida por 

causa do infortúnio, então, em vez de ser apenas 

paciente, ele deve ser grato. Ele deveria dizer: 

“Louvado seja Allah por cada estado diferente da 

incredulidade e da desorientação”xv 

Costuma-se dizer que o infortúnio é duradouro. De 

fato é, mas não porque ele é problemático e 



CONCLUSÃO                      63 

angustiante que as pessoas costumam imaginar, mas 

sim porque ele produz resultados vitais assim como 

uma vida longa. 

QUARTO PONTO 

Como foi explicado na Primeira Estação da 

Vigésima Primeira Palavra, o poder de resistência do 

paciente dado ao homem por Allah Todo-Poderoso é 

adequado a cada infortúnio, salvo desperdiçado em 

medos infundados. Mas, através da predominância da 

ilusão, a negligência do homem e sua imaginação desta 

vida transitória ser eterna, ele desperdiça seu poder de 

resistência sobre o passado e o futuro. Sua resistência 

não é igual aos infortúnios do presente, e ele começa a 

reclamar. É como se –Allah me livre!– estivesse 

reclamando de Allah Todo-Poderoso para os homens. 

De uma forma mais injustificada e até mesmo louca, 

ele reclama e demonstra sua falta de paciência. 

Se o dia que é passado é realizado o infortúnio, a 

angústia se vai agora, e só a tranquilidade permanece, 

a dor desaparece e o prazer em sua cessação 

permanece, o problema vai, e a recompensa continua. 



64                       MENSAGEM AO ENFERMO 

Por isso não se deve reclamar, mas dar graças por 

prazer. Não se deve ressentir do infortúnio, mas amá-

lo. A vida transitória do passado passa a ser contada 

como uma vida eterna e abençoada por causa do 

infortúnio. Pensar sobre a dor passada com uma 

fantasia e depois perder parte da sua paciência é 

loucura. 

Quanto aos dias que ainda estão por vir, uma vez 

que eles ainda não chegaram, pensar agora na doença 

ou no infortúnio a serem suportados durante eles e 

mostrar impaciência, também é tolice. Dizer a si 

mesmo: “Amanhã ou depois vou estar com fome e 

sede” e constantemente beber água e comer pão hoje, 

é pura loucura. Da mesma forma, pensar em desgraças 

e doenças ainda no futuro, mas agora inexistentes, 

sofrer já, mostrar impaciência e oprimir-se sem 

qualquer compulsão é tal estupidez que não merece 

piedade e compaixão. 

Em suma, assim como a gratidão aumenta a graça 

divina, assim também a queixa aumenta o infortúnio e 

remove todas as ocasiões para a compaixão. 



CONCLUSÃO                      65 

Durante a Primeira Guerra Mundial, uma pessoa 

abençoada em Erzurum sofria de uma doença incrível. 

Fui visitá-lo e ele disse-me, queixando-se 

amargamente: “Eu não fui capaz de colocar a minha 

cabeça no travesseiro e dormir durante cem noites.” Eu 

estava muito triste. De repente, um pensamento veio a 

mim e disse: 

“Irmão, os cem dias difíceis que você passou são 

agora como cem dias felizes. Não pense neles nem 

reclame, mas olhe para eles do ângulo de terem 

passado e seja grato. Quanto aos dias futuros, uma vez 

que eles ainda não chegaram, coloque sua confiança 

em seu Senhor Clemente e Misericordioso e fique 

tranquilo. Não chore antes de ser atingido, não tenha 

medo de nada, não concede ao nada a condição de 

existência. Pense na hora presente, o seu poder de 

resistência de paciente é suficiente para esta hora. Não 

aja como o comandante enlouquecido que espera 

reforço na sua ala direita de uma força inimiga desertar 

para se juntar a ele na sua ala esquerda, em seguida, 

começa a dispersar suas forças do centro à esquerda e 



66                       MENSAGEM AO ENFERMO 

à direita, antes que o inimigo se junte a ele na direita. 

O inimigo, em seguida, destrói o seu centro, deixado 

fraco, com uma força mínima. Irmão, não seja como 

ele. Mobilize todas as suas forças para a presente hora, 

e pense na misericórdia divina, na recompensa na 

Outra Vida, e como sua vida breve e transitória está 

sendo transformada em uma forma longa e eterna. Em 

vez de reclamar amargamente, dê alegres 

agradecimentos.” 

Muito aliviado, ele disse, “Louvo e agradeço a 

Allah; a minha doença é agora um décimo do que era 

antes.” 

QUINTO PONTO 

Consiste em três questões. 

Primeira Questão: O verdadeiro e prejudicial 

infortúnio é o que afeta a religião. Deve-se em todos 

os momentos procurar refúgio na corte Divina do 

infortúnio em matéria de religião e clamar por ajudaxvi. 

Mas os infortúnios que não afetam a religião, na 

realidade, não são infortúnios. Alguns deles são avisos 

do mais Misericordioso. Se um pastor atira uma pedra 



CONCLUSÃO                      67 

em suas ovelhas quando invadem outro pasto, eles 

entendem que a pedra é concebida como um aviso para 

salvá-los de uma ação perigosa, cheia de gratidão elas 

retrocedemxvii. Assim também existem muitos 

infortúnios aparentes que são divinas advertências e 

admoestações, outros que constituem a penitência do 

pecadoxviii, e outros ainda que se dissolvem em estado 

de abandono do homem, para lembrá-lo de sua 

impotência e fraqueza humana, proporcionando-lhe 

assim uma forma de tranquilidade. Quanto à variedade 

de infortúnio que é doença, não é de todo uma má 

sorte, como já foi dito, mas sim um favor de Allah e 

um meio de purificaçãoxix. Há uma tradição que diz: 

“Da mesma forma que a árvore faz cair seu fruto 

maduro, quando sacudida, os pecados caem por 

intermédio da agitação da febrexx.” 

Jó (a paz esteja com ele) não fez a súplica para o 

conforto de sua alma, mas solicitou cura para o 

propósito de adoração, quando a doença estava 

impedindo suas lembranças de Allah com a sua língua 

e sua meditação sobre Allah em seu coração. Nós 



68                       MENSAGEM AO ENFERMO 

também devemos fazer a nossa principal intenção, ao 

fazer essa súplica, a cura das feridas interiores e 

espirituais que surgem a partir do pecado. 

Quanto às doenças físicas, podemos buscar refúgio 

contra elas quando dificultam a nossa adoração. Mas 

devemos buscar refúgio de uma forma humilde e 

suplicante, não em forma de protesto e 

melancolicamente. Se aceitamos Allah como nosso 

Senhor e Sustentador, então devemos aceitar também 

tudo o que Ele nos dá na Sua capacidade de Senhor. 

Suspirar e se queixar de uma forma que implica 

objeção à determinação e ao decreto Divino é uma 

espécie de crítica à determinação Divina, uma 

acusação contra a compaixão de Allah. Aquele que 

critica as determinações Divinas bate a cabeça contra 

a bigorna e a quebra. Quem acusa a misericórdia de 

Allah, inevitavelmente, será privado dela. Usar a mão 

quebrada para se vingar só vai causar mais danos à 

mão. Assim também o homem que, aflito com o 

infortúnio, responde a ele com protestos, queixas e 

ansiedade, só está agravando o seu infortúnio. 



CONCLUSÃO                      69 

Segunda Questão: Os infortúnios físicos crescem 

quando são vistos grandes, e diminuem quando são 

vistos pequenos. Por exemplo, um sonho é visto à 

noite. Se alguém lhe dá atenção ele incha e cresce, se 

não o faz, ele desaparece. Assim também, se alguém 

tenta repelir um ataque de enxame de abelhas, elas vão 

se tornar mais agressivas e que, se não tentar elas vão 

se dispersar. Assim, se alguém considera os 

infortúnios físicos tão grandes e concede-lhes 

importância, eles vão crescer, e por causa da de 

ansiedade passa do corpo e atinge a raiz do coração. O 

resultado será então uma aflição interior em que o 

infortúnio exterior se prende a se perpetua. Mas se a 

ansiedade é removida por contentamento com o 

decreto Divino e confiança em Allah, o infortúnio 

físico irá diminuir gradualmente, secar e desaparecer, 

assim como a árvore cujas raízes foram cortadas. Certa 

vez, compus os seguintes versos na descrição desta 

verdade: 

Chorar não tira a desgraça, ó desgraçado, vem, 

confia em Allah! 



70                       MENSAGEM AO ENFERMO 

Fique sabendo que gritar compõe a infelicidade e é 

um grande erro. Considere o Mandante do infortúnio, 

e fique sabendo que é um presente dentro de presente, 

e prazer. 

Então deixe de chorar e agradece como o rouxinol, 

sorri através de suas lágrimas! 

Se você não encontrá-Lo, fique sabendo o mundo é 

todo dor dentro de dor, transitoriedade e perda. 

Então, por que lamentar de um pequeno infortúnio 

enquanto em cima de você há um mundo repleto de 

aflição? Vem, confie em Allah! 

Confie em Allah! Ri na cara da infelicidade, ela 

também vai rir. 

À medida que ela ri, ele vai diminuir; vai ser 

modificada e transformada. 

Se em um combate você sorri para o inimigo 

incrível, sua inimizade será alterada em conciliação; 

sua hostilidade vai se tornar mera piada, vai diminuir 

e desaparecer. Se alguém confronta a desgraça com 

confiança em Allah, o resultado será semelhante. 



CONCLUSÃO                      71 

Terceira Questão: Cada idade tem características 

especiaisxxi. Nesta época de negligência do infortúnio 

mudou sua forma. Em certas idades e para certas 

pessoas, um infortúnio não é, na realidade, infortúnio, 

mas sim um favor Divino. Desde que eu considero os 

que sofrem com a doença na idade atual serem felizes 

–na condição de que a doença não afeta sua religião– 

não me ocorreu opor-me à doença e à desgraça, nem 

ter pena de quem anda aflito. Sempre que me deparo 

com algum jovem aflito, eu acho que ele está mais 

preocupado com os seus deveres religiosos e com a 

Outra Vida do que estão os seus pares. Daí, deduzo que 

a doença não constitui uma desgraça para essa pessoa, 

mas sim a graça de Allah. É verdade que a doença lhe 

causa sofrimento em sua vida breve, transitória e 

mundana, mas é benéfica para a vida eterna. É para ser 

considerada como uma espécie de culto. Se ele fosse 

saudável, seria incapaz de manter o estado que gostava 

quando estava doente e iria cair em dissipação, como 

resultado da impetuosidade da juventude e da natureza 

dissipada da época.



Conclusão 

Allah Todo-Poderoso, a fim de mostrar Seu infinito 

poder e misericórdia ilimitada, fez inerente ao homem 

a impotência infinita e ilimitado desejo. Além disso, a 

fim de mostrar os bordados intermináveis de Seus 

Nomes, Ele criou o homem como uma máquina capaz 

de receber variedades ilimitadas de dor, bem como 

infinitas variedades de prazer. Dentro dessa máquina 

humana há centenas de instrumentos, cada um dos 

quais tem diferentes dores e prazeres, diferentes 

deveres e recompensas. Simplesmente, todos os nomes 

divinos manifestados no macrocosmo que é mundo 

também têm manifestações no microcosmo que é o 

homem. Assuntos benéficos, como boa saúde, bem-

estar e prazer levam o homem a agradecer e pedir à 

máquina humana desempenhar as suas funções, em 

muitos aspectos, e, assim, o homem torna-se uma 

fábrica de graças. 

Da mesma forma, por meio do infortúnio, doença e 

dor, e outras contingências de indução de movimento, 

as outras engrenagens da máquina humana são postas 



CONCLUSÃO                      73 

em movimento e revolução. A mina de fraqueza, 

impotência e pobreza inerente à natureza humana é 

feita para trabalhar. Ela induz no homem um estado no 

qual ele busca refúgio e ajuda não só com uma única 

língua, mas com a língua de cada um dos seus 

membros. Assim, por meio de contingências, aquele 

homem torna-se uma caneta em movimento que 

compreende milhares de canetas diferentes. Ele 

inscreve o curso designado de sua existência na página 

da sua vida ou na Tábua no Mundo das Similitudes; 

ele coloca uma declaração diante dos nomes divinos, e 

torna-se uma ode à glória de Allah, cumprindo assim 

os deveres de sua natureza. 

 

*** 

 

 



Do Adendo de Barla 

[Carta escrita a um médico que sentiu uma 

grande saudade dos tratados da Risale-i Nur e foi 

despertado ao estudá-las.] 

Saudações ó médico afortunado, que diagnosticou 

a sua própria doença! Meu fiel e querido amigo! 

O despertar espiritual que a sua carta entusiástica 

indica merece parabéns. Você deve saber que a coisa 

mais valiosa dos seres é a vida. E o mais valioso dos 

deveres é estar a serviço da vida. E o serviço mais 

precioso para a vida são os esforços para transformar 

a vida transitória na Vida Eterna. Quanto aos valores e 

a importância desta vida encontram-se em ser a 

semente, a fonte e a origem da Vida Eterna. Mas não 

para restringir a visão da presente vida fugaz que vai 

envenenar e destruir a Vida Eterna; isso é uma loucura 

como preferir um momentâneo lampejo de raio a um 

sol eterno. 

Na visão da verdade, aqueles que estão mais 

doentes do que todos os outros são os médicos 

materialistas e desatentos. Se apenas eles fossem 



DO ADENDO DE BARLA                     75 

tomar os medicamentos da crença, que são como 

antídotos, da farmácia sagrada do Alcorão, iriam curar 

tanto as suas próprias doenças como as feridas da 

humanidade. Pela vontade de Allah, o seu despertar 

vai curar suas feridas e também fará de você um 

remédio para as doenças de outros médicos. 

Além disso, você deve saber que, às vezes, 

consolando uma pessoa doente, desesperada e sem 

esperança é mais benéfico do que mil medicamentos. 

Mas um médico afundado no pântano da Natureza só 

acrescenta outra camada de trevas para o desespero 

grave de tal pessoa doente e infeliz. Se Allah quiser, 

este seu despertar vai torná-lo um médico de 

consolação e um espalhador de luz para aquelas 

pessoas infelizes. 

Você deve saber que a vida é curta e o trabalho a 

ser feito é muito. Eu me pergunto, se como eu, você 

inspecionou sua cabeça, quão desnecessárias, inúteis, 

coisas sem importância, sem vida, como grandes 

pilhas de lã seca, você teria encontrado entre os seus 

conhecimentos. Pois eu inspecionei minha cabeça e 



76                       MENSAGEM AO ENFERMO 

encontrei muitas coisas desnecessárias. E assim, é 

necessário procurar uma maneira de fazer a 

informação científica, o conhecimento da filosofia útil, 

luminosa, e espiritual. Você também deve pedir a 

Allah, Todo-Poderoso, para um despertar para que 

você possa dirigir o seu pensamento ao Todo-Sábio e 

Glorioso, de modo que você possa atear fogo na 

madeira seca e iluminá-lo, e que o desnecessário 

conhecimento científico se torne no valioso 

conhecimento de Allah. 

Meu inteligente amigo: 

O coração deseja muito se arrojar ao campo de 

pessoas “particulares” que são sábios e com saudade 

das luzes da crença e dos segredos alcorânicos. 

Uma vez que “As Palavras” conseguem falar com 

a sua consciência, não pense que seja uma mensagem 

particular de mim para você, mas cada “Palavra” de 

suas palavras também é uma mensagem dirigida a 

você de um pregador do Alcorão Sagrado e de quem o 

indica. Tome-a como receita médica da farmácia do 

Alcorão sagrado. E, na minha ausência, através deles 



DO ADENDO DE BARLA                     77 

abra a esfera da companhia e conversa como se 

estivesse presente. 

Você é livre de escrever as cartas quando quiser, 

mas espero que não fique triste por não responder a 

todas, porque me acostumei cedo a não escrever 

muitas cartas, a tal ponto que não escrevo para o meu 

irmão há três anos a não ser uma só carta, apesar de 

muitas cartas dele. 

Said Nursi 

***



NOTAS 

i Al-Albani, Sahih Jami 'al-Saghir, 256. Veja também, al-Suyuti, 
al-Fath al-Kabir, ii, 148. 

ii Bukhári, Mardha, 1, 2, 13, 16; Musslim, Birr, 45; Dárimi, 
Riqac, 57; Musnad, i, 371, 441; ii, 303, 335; iii, 4, 18, 38, 48, 
61, 81 

iii Bukhári, Jihad, 134; Musnad, IV, 410, 418. 
iv al-Munawi, Fayd al-Qadir, i, 519, no: 1056; al-Hákim, al-

Mustadrak, iii, 343; Bukhári, Mardha, 3; Tirmizi, Zuhd, 57; 
Ibn Mája, Fitan, 23; Dárimi, Riqac, 67; Musnad, i, 172, 174, 
180, 185, VI, 369. 

v al-Munawi, Fayd al-Qadir, ii, 45, No: 1285 
vi al-Munawi, Fayd al-Qadir, ii, 45, No: 1285 
vii Ver, Tabari, Jami 'al-Bayan, xvii, 71-2; Ibn Hajar, Fath 
al-Bári, vi, 426; Ibn al-Mubarak, al-Zuhd, 49 
viii Ver, Ibn al-Acir, al-Kámil fi'l-Tarikh, i, 98-100. 
ix Ver, Alcorão, 21:84, 38:42-3. Além disso, Bukhári, 
Ghusl, 20; Tawhid, 35; Musnad, ii, 314. 
x Veja-se, Tirmizi, Tafsir Sura 83:1; Ibn Maja, Zuhd, 29; 
Muwatta, Kalam, 18; Musnad, ii, 297. 
xi Ver, Musslim, Birr, 52; Abu Da'ud, Jana'iz, 1; al-Hákim, 
al-Mustadrak, i, 1500 
xii Ver, Bukhári, Mardha, 1; Musslim, Birr, 52; Tirmizi, 
Zuhd, 57; Muwatta, Jana'iz, 40 
xiii Ver, Tirmizi, Da'wat, 79; Nasa'i, al-Sunan al-Kubra, vi, 
106. 
xiv Ver, Dárimi, Riqaq, 56; Musnad, ii, 159, 194, 198, III, 
148, 238, 258. 
xv Tirmizi, Da'wat, 45; Ibn Mája, Muqaddima, 23; Du'a, 2. 
xvi ver, Tirmizi, Da'wat, 79; Nassa'i, al-Sunan al-Kubra, vi, 
106. 
xvii Ver, Bukhári, Iman, de 39 Nassá'i; Buyu', 2, Musslim, 
Musaqat, 107; Abu Nu'aym, Hilyat al-Awliya', i, 

 



DO ADENDO DE BARLA                     79 

 
xviii ver, Tirmizi, Tafsir Surat 4:24; Musnad, II, 303, 335, 
402. 
xix Ver, Musslim, Birr, 52; Abu Da'ud, Jana'iz, 1; al-
Daylami, al-Musnad, i, 123; al-Hákim, al-Tirmizi, 
Nawadir al-Ussul, i, 286. 
xx Bukhári, Mardha, 3, 13, 16; Musslim, Birr, 45; Ibn 
Mája, Adab, de 56 anos; Dárimi, Riqac, 57; Musnad, i, 
381, 441, 455, III, 152. 
xxi Ver, Bayhaqui, Chu'ab al-Iman, iv, 263; Khatib al-
Baghdadi, al-Jami 'li-Akhlaq al-Rawi wa Adab al-Sami, i, 
212, 407. 


