Ein Seelenfuhrer fur die Kranken

Aus dem Risale-i Nur Gesamtwerk

von
Bedilizzaman Said Nursi



Said Nursi (1877-1960)

...erhielt vom Scheichu-I'lslam den Ehrentitel Bedilizzaman
(sprich: Bedius-Saman), welcher besagt, dass er zu seiner
Zeit seinesgleichen nicht hatte.

...Zeigte schon als Knabe erstaunliches, wissenschaftliches
Interesse und lernte viele Biicher auswendig. Versuchte dem
Niedergang der Tirkei durch Besinnung auf die Werte des Is-
lam entgegen zu wirken.

...Schrieb 130 Abhandlungen Uber den Qur’an, welche in vie-
le Sprachen Ubersetzt wurde.

...Lehrte entsprechend dem islamischen Glauben, dass die
Schoépfung selbst stets aufs Beste Uber ihren Schdpfer unter-
richtet und somit sogar moderne Wissenschaften Kunde ge-
ben von Gott.

Titel der Originalausgabe: Hastalar Risalesi

Herausgeber: VFJH e.V.

Druck:

Ubersetzt von: Davut Korkmaz
Piccoloministr. 607
51067 Koln
korkmaz@lichtstr.de

Mitarbeiter: R. Wagner, U. Griinberg

© Alle Rechte vorbehalten
Urheberrechtlich geschiitzt



Bedilizzaman Said Nursi

Funfundzwanzigster Blitz
Ein Seelenfiihrer fiir die Kranken

Geschrieben fiir die Kranken als eine Salbe,
eine Trostung, ein geistiges Rezept, an
Stelle eines Besuches am Krankenbett und
als ein Wunsch zur Genesung.

Erinnerung und Entschuldigung

Dieses geistige Rezept ist schneller als alles bisherige ge-
schrieben worden*. Wir haben bei dieser Abhandlung im
Gegensatz zu anderen noch nicht einmal Zeit gefunden fur
Korrekturen und die sonst Ubliche Sorgfalt. Auch dabei waren
wir so schnell wie bei der Abfassung, so dass wir diese Ab-
handlung nur einmal durchgelesen haben. Sie wurde gleich
als Manuskript gedruckt. Wir haben es nicht mehr fur notwen-
dig gehalten, das, was uns so frisch und natirlich als Einfall
vom Herzen kam, noch einmal zu Uberprifen, um es nicht
durch erkiinstelte Sorgfalt wieder zu zerstéren. Die verehrten
Leser, besonders aber die Kranken mégen mir nicht bése
sein, wenn ich sie durch einige unbequeme Bemerkungen
oder ernstgemeinte Worte und Darstellungen beunruhigt ha-
be. AuRerdem bitte ich um ihr Gebet!

* Diese Abhandlung ist in viereinhalb Stunden verfasst worden.
Gezeichnet: Riischtii, Re'fet, Husrew, Said.



St

- ’/M/M
f )?/ > o

Al 6 3888, 4 BB6E A 53

.o

\ R

a//‘ - e , - s peF
ezl t_m_,ai.z_,@ s 3 SEJ”
»Im Namen Allahs, des Erbarmers, des Barmherzigen. Sie sagen,
wenn ein Ubel sie trifft: >Von Allah kommen wir und zu Ihm kehren wir
wieder zuriick.c« (Sure 2, 156) »Und wenn du krank bist, gibt Er die
Genesung!« (Sure 26, 79-80)

In diesem Funken erklaren wir kurz »fiinfundzwanzig Heilmit-
tel« fiir die Kranken und die Unglicklichen, die ein Zehntel der
Menschheit bilden, als eine wahre Tréstung und heilende Sal-
be.

Erstes Heilmittel: Oh du hilfloser Kranker! Mach dir keine
Sorgen! Habe Geduld! Deine Krankheit dient dir nicht zu
Kummer und Sorge, sondern zum Heil. Das Leben ist ein Ka-
pital und es vergeht. Wenn es keine Frucht bringt, bif3t man
es ein. Mag es auch ein ruhiges und sorgloses Leben, das in
Gottvergessenheit vergeht, sein! Es vergeht sehr schnell. Die
Krankheit Iasst dir aus diesem deinem Kapital einen grof3en
Verdienst als Frucht erwachsen. Ja, sie lasst der raschen Ver-
ganglichkeit dieses Lebens keinen Raum, bewahrt es, verlan-
gert es... damit die Frichte bleiben, nachdem es vergangen
ist. Als einen Hinweis dafiir, dass das Leben durch eine
Krankheit verlangert wird, wurde dieses Sprichwort zum All-
gemeingut: Im Unglick wird die Zeit sehr lang, im Glick je-
doch sehr kurz.

Zweites Heilmittel: Oh du ungeduldiger Kranker! Sei ge-
duldig, ja, sogar dankbar! In dieser deiner Krankheit wird jede
einzelne Minute zu einer Stunde der Anbetung. Denn es gibt
zwei Arten der Anbetung. Die eine ist die positive Art anzube-

4



ten, ndmlich die bekannte Art des Pflichtgebetes und des Bitt-
gebetes. Die andere Art ist die negative; durch Krankheit und
Ungluck fuhlt der vom Leid Betroffene seine Hilflosigkeit und
Schwache, nimmt zu seinem barmherzigen Schépfer Zu-
flucht, fleht instédndig zu Ihm, gelangt zu einem reinen, unge-
heuchelten, innerlichen Gebet. Ja, ein Leben in Krankheit ver-
bracht, ohne dabei Allah anzuklagen, gilt fir den Glaubigen
als Anbetung, wofiir es eine echte Uberlieferung gibt. Auf
Grund dieser echten Uberlieferung und wahrhaftigen Entde-
ckung steht sogar fest, dass eine Minute Krankheit bei man-
chen geduldigen und dankbaren Kranken gleich einer Stunde
Anbetung, bei einigen Vollendeten eine Minute gleich einem
Tag der Anbetung gilt. Klage deine Krankheit, die dir fiir eine
Minute deines Lebens tausend gibt, und dir zu einem langen
Leben verhilft, nicht an, sondern sei dankbar!

Drittes Heilmittel: Oh du Kranker ohne Ausdauer! Der
Mensch ist nicht in die Welt gekommen, um nach seiner Lust
und Laune zu leben. Zeugnis dafiir gibt das standige Kom-
men und Gehen der Menschen. Die jungen werden alt, und
sie alle werden zwischen Tod und Trennung standig umher-
getrieben. Und obwohl der Mensch unter den Lebewesen das
vollkommenste, hdchste, hinsichtlich seiner Anlagen reichste,
ja, sogar der Konig aller Lebewesen ist, verbringt er dennoch,
verglichen mit den Tieren, nur ein trauriges und kummervolles
Leben auf der untersten Stufe, weil er standig Uber vergange-
nes Glick und kommendes Unheil nachdenkt. Das heil3t,
dass der Mensch nicht in diese Welt gekommen ist, nur um
sich ein schones Leben zu machen und ruhig und unbe-
schwert seine Zeit zu verbringen. Er ist vielmehr hierher ge-
kommen als ein Mensch, in dessen Handen sich ein gewalti-
ges Kapital befindet, um Handel zu treiben und zu arbeiten fiir
ein immer und ewig gllickseliges Leben. Das Kapital, das ihm
an die Hand gegeben wurde, ist die Spanne seines Lebens.

5



Gabe es keine Krankheit, wirden ihn Gesundheit und Wohl-
behagen zur Gottvergessenheit verleiten... Die Welt erschie-
ne ihm als ein Freudental. Das Jenseits geriete in Vergessen-
heit. Man moéchte nicht an Grab und Tod erinnert werden,
mochte das Kapital seines Lebens wie im Leerlauf fiir hohle
Vergniigungen ausgeben, doch die Krankheit 6ffnet ihm plétz-
lich die Augen und spricht zu ihm, zu seinem Kérper: »Du bist
nicht unsterblich, nicht ungebunden, du hast eine Aufgabe.
Lass deinen Stolz! Denke an den, der dich geschaffen! Wis-
se, dass du ins Grab steigen wirst! Bereite dich also darauf
vorl« So ist also die Krankheit von diesem Gesichtspunkt aus
betrachtet ein Mahner, der niemals betriigt und ein warnender
Lehrer. In dieser Hinsicht sollte man sie nicht anklagen, viel-
mehr ihr dankbar sein und — wenn es einem zu schwer wird —
um Geduld bitten...

Viertes Heilmittel: Oh du anklagender Kranker! Was du
von Rechtswegen tun solltest, ist, nicht zu klagen, sondern
dankbar und geduldig zu sein. Denn dein Korper, deine Orga-
ne, deine ganze Konstitution ist nicht dein Eigentum. Du hast
sie nicht gemacht... Du hast sie nicht in irgendeiner Werkstatt
gekauft. Sie sind also Eigentum eines anderen. Ihr Besitzer
verflgt Uber Sein Eigentum, so wie Er will. Wie im Sechsund-
zwanzigsten Wort z.B. gesagt wurde: Ein sehr reicher und
hochbegabter Kiinstler stellt, um seine schéne Kunst und sei-
nen kostbaren Reichtum zu zeigen, einen armen Mann fiir ein
Stiindchen gegen Honorar als Modell ein, und bekleidet die-
sen armen Mann mit einem besonders kunstvoll genahten
und verzierten Umhang oder Anzug. Dann bestickt und mo-
delliert er daran. Er schneidet, andert, verlangert, verkirzt, um
seine einzigartige Kunstfertigkeit zu zeigen. Wenn nun etwa
dieser gegen ein Honorar angestellte, arme Mann zu jenem
Herrn sagt: »Sie machen mir Schwierigkeiten... Sie befehlen
mir, mich zu beugen und mich wieder aufzurichten und verur-

6



sachen mir allerlei Umsténde... Sie verderben die ganze
Schénheit, wenn Sie an diesem Umhang, der mich schmickt,
herumschneiden und kirzen.«, hat er dann etwa ein Recht,
so zu reden? Kann er sagen: »Sie haben ohne Mitleid und
Barmherzigkeit gehandelt!«? Genauso wie in diesem Beispiel
andert dir, oh Kranker, der erhabene Meister deinen Kérper —
das Hemd, das Er dir angezogen hat — den Er mit erleuchte-
ten Sinnen wie Augen, Ohr, Verstand und Herz ausgestattet
hat, um die Ornamente Seiner schénen Namen zu zeigen,
dreht und wendet dich unter den verschiedensten Umsténden
und Situationen. So wie du Seinen Namen der Versorger in
deinem Hunger kennengelernt hast, so erfahre nun auch Sei-
nen Namen der Heiler in deiner Krankheit! Weil Schmerz und
Ungliick einen Teil Seiner Namen erkennen und bestimmen
lassen, finden sich in ihnen Funken der Weisheit und Strahlen
der Barmherzigkeit und besondere Schdnheiten unter diesen
Strahlen. Wenn der Vorhang sich 6ffnet, findest du hinter dem
Vorhang der gefiirchteten und verabscheuten Krankheit viele
liebevolle und schéne Bedeutungen.

Fiinftes Heilmittel:Oh du Kranker, der du der Norgelei ver-
fallen bist! Ich bin aus Erfahrung zu der Uberzeugung gelangt,
dass in unserer Zeit Krankheit fiir einige eine Wohltat Gottes
und ein Geschenk Seiner Barmherzigkeit ist. Obwohl ich des-
sen nicht wiirdig bin, kommen seit acht, neun Jahren einige
junge Leute in ihrer Krankheit zu mir, damit ich flr sie bete.
Ich habe bemerkt, dass diejenigen jungen Kranken, die ich
gesehen habe, im Gegensatz zu anderen jungen Leuten be-
gonnen haben, an das »Danach« (Jenseits) zu denken. Sie
kennen die Trunkenheit der Jugend nicht. Sie retten sich in
gewissem Grade davor, sich achtlos tierischer Lust auszuset-
zen. Ich habe gesehen, dass ihre Krankheiten im Rahmen ih-
rer Fahigkeit, sie zu ertragen, eine Wohltat Gottes waren, und
habe sie darauf aufmerksam gemacht. Ich sagte ihnen immer:

7



»Mein Bruder, ich habe nichts gegen deine Krankheit, und be-
dauere dich nicht wegen deiner Krankheit, sodass ich fir dich
beten misste. Bemiihe dich um Geduld in deiner Krankheit
bis zu deiner vélligen Erweckung! Und wenn die Krankheit ih-
re Aufgabe erfiillt hat, wird dir der barmherzige Schépfer um
Seinetwillen Genesung schenken.« So sagte ich weiter: »Ein
Teil deiner Altersgenossen sind infolge des Ungliicks ihrer
Gesundheit der Gottvergessenheit verfallen, versdumen das
Gebet, denken nicht an das Grab, vergessen Allah... In die-
sem irdischen Leben erschittern, ruinieren, ja, zerstéren sie
vielleicht sogar in einer Stunde oberflachlicher Lust ein un-
endliches, ewiges Leben. Durch die Brille deiner Krankheit
siehst du dein Grab, deine kiinftige Wohnstatt, in die du in je-
dem Falle hinabsteigen wirst, und noch dahinter die jenseiti-
gen Wohnstatten, und verhaltst dich dementsprechend. Das
besagt also, dass fur dich die Krankheit Gesundheit ist, doch
bei einem Teil deiner Altersgenossen ist Gesundheit eine
Krankheit...«

Sechstes Heilmittel (Erster Teil): Oh du Uber Schmerzen
klagender Kranker! Ich bitte dich: Denke an dein vergangenes
Leben und an die in den vergangenen Tagen dieses Lebens
genossenen Vergniigungen und erinnere dich an die Zeiten
der Schmerzen und Leiden! In jedem Fall wirst du entweder
»oh« oder »ach« sagen. Du wirst entweder mit Herz und
Mund sagen »Elhamdulillah« oder aber »weh« oder »ach«.
Pass auf, was dich »Elhamdulillah« sagen lasst, ist das Den-
ken an Schmerzen und Ungliicksfalle, die nun aber voriber
sind. Denn das macht innerlich froh. Und dafiir dankt das
Herz. Denn der Schmerz weicht der Erleichterung. Sind
Schmerz und Ungliick gewichen, lassen sie in der Seele eine
Erleichterung als Nachlass zurlick. Durch Nachdenken gleich-
sam wie aufgew(hlt, entstrémt Erleichterung der Seele...
Danksagung gleichsam wie Tropfen. Was dich voll Sehnsucht

8



»oh« und voll Bedauern »ach« sagen lasst, sind die in der
Vergangenheit genossenen Freuden und Vergnugungen, die
einen bestéandigen Schmerz in der Seele zurlicklassen, nach-
dem sie vergangen sind; jedesmal, wenn du an sie denkst,
wird dieser Schmerz wieder aufgewdhlt... Sehnsucht und Be-
dauern flieBen. So kann das unerlaubte Vergniigen eines Ta-
ges zuweilen ein Jahr lang einen Schmerz in der Seele her-
vorrufen. Und der Schmerz, den eine vortbergehende Krank-
heit von einem Tag hervorgerufen hat, bringt fiir viele Tage in-
nere Freude Uber den Lohn und dazu noch die innere Freude
dartber, dass der Schmerz vergangen und die Krankheit
Uberstanden ist. Denke also, dass diese zeitweilige Krankheit,
die jetzt Uber deinem Haupte schwebt, ihren Lohn als Ergeb-
nis und als ihr wahres Gesicht hat, sage »Das geht auch vo-
ruber. Ya Hul« und sei dankbar, anstatt zu klagen.

Sechstes Heilmittel (Zweiter Teil*): Oh du mein Bruder,
der du an weltliche Vergniigungen denkst und deswegen un-
ter deiner Krankheit leidest! Wenn diese Welt bestandig ware,
und es keinen Tod auf unserem Wege gabe, und die Stirme
der Trennung und des Verfalls nicht bliesen, und keine Winter
der Seele in der unheildurchbrausten Zukunft waren, wirde
auch ich mit dir zusammen deinen Zustand bedauern. Aber
die Welt wird sicherlich eines Tages zu uns sagen: »Los,
raus!«, uns sich unserem Schreien gegenuber die Ohren zu-
halten. Bevor sie uns hinauswirft, missen wir — durch die
Krankheit gewarnt — schon von jetzt an auf unsere Liebe zu
ihr verzichten... bevor sie uns verlasst, missen wir uns be-
muhen, sie von Herzen zu verlassen... Ja, die Krankheit er-
innert uns an all dies und sagt: »Dein Kdrper ist nicht aus

* Wir haben auf der sechsten Stufe zwei Heilmittel beschrieben, weil
uns dieser Funke von Natur aus so eingefallen ist. Und wir haben ihn
so belassen, um seinen natlrlichen Charakter nicht zu verandern;
vielleicht liegt ein Geheimnis darin, das wir nicht antasten sollten.



Stein oder Eisen, sondern aus verschiedenen Substanzen zu-
sammengesetzt, welche stdndig die Neigung haben, wieder
auseinanderzufallen. Gib deinen Stolz auf! Begreife deine
Schwache! Erkenne deinen Eigentiimer! Wisse um deine Auf-
gabe! Lerne, warum du in die Welt gekommen bist!«... So fli-
stert sie dir heimlich in deines Herzens Ohr. Die Freuden und
Vergnigen dieser Welt sind also unbesténdig. Besonders
wenn sie unerlaubt sind, sind sie sowohl unbesténdig und
leidvoll als auch stindhaft. Weine nicht, weil dir nun deine
Krankheit als Vorwand dient, deiner Vergniigungen verlustig
zu gehen. Im Gegenteil: Denke wahrend deiner Krankheit
Uber die stille Anbetung, den Dienst und die Belohnung im
Jenseits nach, und versuche, froh zu sein!

Siebentes Heilmittel: Oh du Kranker, der du die Freude
Uber deine Gesundheit verloren hast! Deine Krankheit lasst
den Sinn fur Gesundheit als einer Gabe Gottes nicht verge-
hen, sondern belebt und verstarkt ihn. Denn was bestandig
vorhanden ist, verliert seine Wirkung. Ja, die Kenner der
Wahrheit sagen sogar tUbereinstimmend:

-~ \/0 - 3 /‘119 -~ /”/?
. 4 ||I
Baliol o e T s ile)
»Alle Dinge erkennen sich in ihrem Gegenteil.«

Zum Beispiel: Gabe es keine Finsternis, kénnten wir Licht
nicht erkennen und es nicht genielen. Gabe es keine Kalte,
verstinden wir die Hitze nicht, hatten wir keinen Sinn dafir.
Gabe es keinen Hunger, fanden wir keinen Geschmack am
Essen. Gabe es keinen Durst, verspurten wir keine Lust, Was-
ser zu trinken. Gabe es kein Unwohlsein, empfanden wir kein
Wohlbefinden. Gabe es keine Krankheit, hatten wir kein Ge-
spur fir Gesundheit. Demgemal méchte der allweise Schop-
fer also, dass der Mensch Seine verschiedensten Gaben ko-
sten, jede Art Seiner Gnadenerweise schmecken solle, und

10



ihn daher stets zur Dankbarkeit anleiten. Er hat den Men-
schen mit sehr vielen Anlagen ausgestattet, damit er all die
verschiedenen, unzahligen Arten Seiner Gnadenerweise in
der ganzen Welt koste und erfahre. So wie Er Gesundheit und
Wohlbefinden gegeben hat, wird Er sicherlich auch Krankhei-
ten, Unwohlsein und Kummer geben. Ich frage dich: »Hattest
du nicht diese Krankheit in deinem Kopf, deiner Hand, deinem
Bauch, wirdest du dann auch Sinn und Geschmack flr die
Gabe Gottes versplren und fir die Gesundheit deines Kop-
fes, deiner Hand, deines Bauches danken? Sicherlich wir-
dest du nicht danken, ja, vielleicht noch nicht einmal daran
denken. Du wirdest mit deiner Gesundheit sorglos umgehen,
sie achtlos, ja, leichtfertig aufs Spiel setzen.«

Achtes Heilmittel:Oh du Kranker, der du an das Jenseits
denkst! Die Krankheit wascht und reinigt wie eine Seife vom
Schmutz der Siinde. Es steht auf Grund einer »wahren Uber-
lieferung« fest, dass die Krankheiten eine BulRe fur die Sin-
den sind. AufRerdem ist in einem Hadith gesagt: »So wie von
einem Baum die reifen Friichte herunterfallen, wenn man ihn
schuttelt, so fallen auch von einem Glaubigen die Stinden ab,
wenn er in seiner Krankheit vom Fieber geschittelt wird.«
Sinden sind fur das ewige Leben wie andauernde Krankhei-
ten. Sie sind auflerdem in diesem irdischen Leben wie eine
seelische Krankheit fiir das Herz, das Gewissen, den Geist.
Wenn du geduldig bist und nicht klagst, rettest du dich durch
diese voriuibergehende Krankheit vor sehr vielen, lang andau-
ernden Krankheiten.

Wenn du nicht an die Siinden denkst oder nichts vom Jen-
seits weildt oder Allah nicht kennst, hast du so eine flirchterli-
che Krankheit, millionenfach groRer als diese deine kleine
Krankheit. Ihretwegen sollst du jammern, denn dein Herz,
dein Geist und deine Seele steht in Beziehung zu allem irdi-
schen Sein. Durch Trennung und Zerfall werden diese Bezie-

11



hungen standig zerschnitten und dir dadurch zahllose Wun-
den geschlagen. Besonders, weil du nichts vom Jenseits
weildt, stellst du dir den Tod als das ewige Nichts vor, und es
ist scheinbar so, als sei dein wunder, kranker und zerschla-
gener Korper so grol3 wie die Welt. Es ist also zunachst ein-
mal nétig, deine Ansichten zurechtzurlicken und ein Heilmittel
fir deinen Glauben zu suchen, eine sicher wirkende Medizin
fur die zahllosen Krankheiten dieses deines grof3en, mit zahl-
losen Wunden geschlagenen Seelenkdrpers und ein Gegen-
gift, das dir sichere Genesung bringen wird.

Der kirzeste Weg, dieses Mittel zu finden, besteht darin,
den Vorhang deiner Gottvergessenheit durch diese, deine du-
Rerliche Krankheit zu zerreiRen, damit dir dahinter das Fens-
ter deiner Schwache und Hilflosigkeit gezeigt werde, durch
das du die Macht und Barmherzigkeit des Allméachtigen in Sei-
ner Majestat kennenlernen wirst. Ja, wer Allah nicht kennt,
ladt sich eine Welt voll Ungliick auf sein Haupt. Wer Allah
kennt, dem ist die Welt von Licht und innerer Freude erfiillt. Er
empfindet sie entsprechend dem Grad, der Starke seines
Glaubens. Unter dieser inneren Freude, der Genesung, dem
Gesplr, das aus dem Glauben erwachst, wird der Schmerz
dieser winzig kleinen, auBerlichen Krankheit weggeschmol-
zen und herausgedrickt.

Neuntes Heilmittel:Oh du Kranker, der du deinen Schép-
fer kennst! Wenn Schmerz, Angst und Schrecken mit den
Krankheiten verbunden sind, so liegt das daran, dass manche
Krankheiten zum Tode fiihren. Weil der Tod — mit den Augen
eines Gottvergessenen betrachtet, auRerlich gesehen —
schrecklich ist, erregen die Krankheiten, die ihn verursachen
kdénnen, Schrecken und Panik.

Erstens: Wisse und glaube fest daran, dass der Zeitpunkt
des Todes feststeht und nicht verriickbar ist! Die am Bette der
Schwerkranken weinten und sich dabei doch bester Gesund-

12



heit erfreuten, sind gestorben... die Schwerkranken aber fan-
den Genesung und Uberlebten...

Zweitens: Der Tod ist gar nicht so schrecklich, wie es du-
Rerlich erscheint. Wir haben in vielen Abhandlungen im Lich-
te des Weisen Qur’an mit vélliger Sicherheit und in einer
Weise, die Uber jeden Zweifel erhaben ist, bewiesen, dass der
Tod fir die Glaubigen eine Entlassung aus der Muhsal ihrer
Lebensaufgabe bedeutet... also die Befreiung von der Pflicht
zu jener Anbetung, welche in der Prifung auf dem Welten-
platz ein Ausdruck von Bildung und Erziehung ist... ein An-
lass, neunundneunzig von hundert Freunden und Verwandten
wieder zu treffen, welche in die andere Welt gegangen sind...
also ein Fahrzeug, um in die wahre Heimat, die Wohnstatt der
ewigen Glickseligkeit einzugehen... eine Einladung heraus
aus dem Kerker dieser Welt in die Garten des Paradieses...
dass er bedeutet, an der Reihe zu sein, aus der Freigiebigkeit
des barmherzigen Schdpfers den Lohn fir seinen eigenen
Dienst zu empfangen. Da nun vom Standpunkt der Wahrheit
aus dies das Wesen des Todes ist, sollte er nicht als so
schrecklich angesehen werden, sondern — im Gegenteil — als
Beginn der Barmherzigkeit und Gluckseligkeit betrachtet wer-
den. Wenn aber dennoch ein Teil der Gottesleute den Tod
furchtet, so nicht wegen der Schrecklichkeit des Todes, son-
dern vielmehr, um durch die Fortsetzung ihrer Lebensaufgabe
noch mehr Verdienste zu erwerben. Ja, fir die Glaubigen
steht der Tod an der Schwelle der Barmherzigkeit (Gottes).
Fur diejenigen aber, die in die Irre gehen, ist er eine Zisterne
ewiger Finsternis.

Zehntes Heilmittel:Oh du Kranker, der du dir unnétig Sor-
ge machst! Du machst dir Sorgen wegen der Schwere deiner
Krankheit. Diese Sorge verschlimmert noch deine Krankheit.
Wenn du also in deiner Krankheit nach Erleichterung suchst,
bemiihe dich, dir keine Sorgen zu machen! Denke also an

13



den Gewinn und den Lohn deiner Krankheit, und daran, dass
sie schnell voriibergehen mdge; entledige dich deiner Sorgen,
schneide die Wurzel deiner Krankheit ab! Ja, Sorge verdop-
pelt die Krankheit; unter der aufierlichen Krankheit entsteht
durch die Sorge im Herzen eine innerliche Krankheit. Auf ihr
fult die auBerliche Krankheit, verbreitet sich weiter. Wenn
durch Ergebung, Zufriedenheit und den Gedanken an die
Weisheit hinter der Krankheit die Sorge verschwindet, wird
dieser auflerlichen Krankheit eine wichtige Wurzel abge-
schnitten, sie wird leichter, vergeht zum Teil. Besonders, wenn
durch eine Einbildung eine leichte, dulerliche Krankheit von
einem Dirhem (wenige Gramm) entstanden ist, wachst sie
durch die Sorgen um zehn Dirhem. Beseitigt man die Sorge,
vergehen neun Zehntel der Krankheit. So wie Sorge die
Krankheit verschlimmert, weil sie ein Zweifel an der Weisheit
Gottes ist, eine Kritik an dem Erbarmen Gottes, eine Klage
gegen die Barmherzigkeit des Schopfers, so ist die Ver-
schlimmerung der Krankheit ein Schlag entgegen der ur-
spriinglichen Absicht. Ja, so wie Dankbarkeit die Gnadenga-
be vermehrt, so steigert Klage die Krankheit und das Unglick.
AuBerdem ist die Sorge selbst eine Krankheit. Deren Heilmit-
tel besteht darin, die Weisheit der Krankheit zu erkennen.
Weil du also schon ihre Weisheit und ihren Gewinn erkannt
hast, trage diese Salbe auf deine Sorge auf und mach dich
frei. Statt »ach«, sage »oh«, und statt zu bedauern, sage:

Ju}gy@,@

»Lobpreis und Dank sei Allah fiir eine jede Lage.«

Elftes Heilmittel: Oh du ungeduldiger kranker Bruder! Ob-
wohl die Krankheit dir einen Schmerz zufiigt, lasst sie dich
dennoch seit dem Ende deiner vorigen Krankheit und mit dem
Ende dieser Krankheit, den Sinn fir das Ideelle und mit der

14



Belohnung den Sinn fiir das Essenzielle verspuren. In der
Zeit, die auf den heutigen Tag, vielleicht auf die jetzige Stun-
de folgt, gibt es keine Krankheit mehr und sicherlich aus dem
Nichts auch keinen Schmerz. Wo kein Schmerz ist, gibt es
auch kein Bedauern... Weil du dich auf der falschen Spur be-
wegst, bildest du dir etwas ein und wirst ungeduldig. Denn
weil die duReren Erscheinungen wahrend der gesamten vor
dem heutigen Tag liegenden Zeiten einer Erkrankung vori-
bergegangen sind, ist zugleich auch der Schmerz vortber;
geblieben ist die Belohnung, die in ihr enthalten war und die
Freude an ihrem Ende. Sie missen dir Gewinn und Freude
schenken. Stattdessen aber in Ungeduld und Trauer an sie zu
denken, ist Wahnsinn. Die kommenden Tage sind noch nicht
gekommen... Jetzt schon an sie zu denken, an einen Tag, der
nicht ist, und eine Krankheit, die es nicht gibt, einen Schmerz,
den es nicht gibt, sich einzubilden und dariiber nachzuden-
ken, Ungeduld und Trauer darlber zu zeigen, dem Nicht-Sein
auf drei Stufen des Nicht-Seins den Anstrich des Seins zu ver-
leihen, was ist das, wenn nicht Wahnsinn? Also nochmals: In
Anbetracht dieser Tatsache, ist das, was in einer Stunde sein
wird, noch irreal: Die Zeit ist irreal, die Krankheit ist irreal, der
Schmerz ist irreal. Zerstreue also nicht alle Streitkrafte deiner
Geduld, die dir Gott der Gerechte anvertraut hat, zur Rechten
und zur Linken, sondern konzentriere sie in dieser Stunde ge-
gen deinen Schmerz und sage » Ya Sabur/«und harre aus.

Zwolftes Heilmittel: Oh du Kranker, dem wegen deiner
Krankheit Anbetung und Rezitation versagt bleiben und der du
wegen deiner Versagung betriibt bist! Wisse, dass es auf
Grund eines Hadith feststeht! »Ein frommer Glaubiger, der
wegen seiner Krankheit die taglichen Rezitationen nicht zu
beten vermag, erwirbt wahrend der Zeit seiner Krankheit den-
noch deren Verdienste.« Fir einen Kranken, der das Pflicht-
gebet so weit wie mdglich verrichtet, gilt wahrend der Zeit ei-

15



ner schweren Erkrankung die Krankheit als Ersatz fur die
unterbliebenen Sunna-Gebete — und zwar als ein aufrichtiges
Gebet! — wenn er geduldig ist, sich (Gott) anvertraut und die
Pflichtgebete verrichtet. Dennoch Iasst die Krankheit den
Menschen seine Schwéache und Hilflosigkeit empfinden. Sie
bewirkt, dass er in seiner Schwache und Hilflosigkeit, ausge-
sprochen mit seinen Worten oder unausgesprochen mit sei-
nen Taten, sein Gebet darbringt. Gott der Gerechte hat dem
Menschen eine grenzenlose und eine unendliche Hilflosigkeit
gegeben, damit er bestandig am Throne Gottes Zuflucht su-
che, zu Ihm flehend und betend:

ggéaiiﬁé;"’gwtﬁ

»Sprich: Mein Herr wiirde sich nicht um euch kiimmern, wére es nicht
um eures Gebetes willen.« (Sure 25, 77)

Namlich: »Wenn ihr nicht betet, welchen Wert habt ihr dann
noch?« Entsprechend dem Geheimnis dieses Verses ist die
Krankheit eine Ursache des innigen und flehentlichen Gebe-
tes, das der verborgene Sinn der Erschaffung des Menschen
ist und der Grund seines Wertes. Von diesem Standpunkt aus
betrachtet, ist es erforderlich, nicht zu klagen, sondern Allah
zu danken und den Hahn des Gebetes, den die Krankheit ge-
offnet hat, nicht zu schlieBen, nachdem man seine Gesund-
heit wieder erlangt hat.

Dreizehntes Heilmittel:Oh du bedauernswerter Mann, der
du uber deine Krankheit klagst! Fir manche ist eine Krankheit
eine bedeutende Fundgrube, ein besonders kostbares Ge-
schenk Gottes. Jeder Kranke kann sich vorstellen, dass seine
eigene Krankheit von dieser Art sei. Es ist nun einmal die
Stunde des Todes ungewiss. Gott der Gerechte hat dem Men-
schen, um ihn vor der vélligen Verzweiflung und vor der volli-
gen Gottvergessenheit zu bewahren, und damit Er ihn zwi-

16



schen Angst und Hoffnung im Gleichgewicht halte, und jener
sowohl Diesseits als auch Jenseits im Auge behalte, in Seiner
Weisheit die Stunde des Todes verborgen. Es kann nun ein-
mal zu jederzeit die Stunde des Todes kommen. Wenn sie
den Menschen in seiner Gottvergessenheit ergreift, kann ihm
das fiir sein ewiges Leben sehr zum Nachteil gereichen. Die
Krankheit lasst die Gottvergessenheit von ihm weichen und
ihn an das Jenseits denken, bringt ihm den Tod zur Erinne-
rung, bereitet ihn auf diese Weise vor. Was flr einen grofen
Gewinn erhalt er so! In zwanzig Tagen erreicht er eine Stufe,
die er in zwanzig Jahren nicht erreicht hatte. Hierfir ein kur-
zes Beispiel:

Unter unseren Freunden — Allah erbarme sich ihrer! — wa-
ren zwei Jungen. Der eine war llamali Ssabri, der andere Is-
lamkdylu Wesirsade Mustafa. Unter meinen Schilern konnten
diese beiden nicht lesen und schreiben. Trotzdem habe ich
sie zu meinem Erstaunen in ihrer Aufrichtigkeit in Dienst und
Glauben immer in vorderster Reihe gesehen!... Den verbor-
genen Sinn kannte ich damals noch nicht. Nach ihrem Tode
verstand ich ihn. Jeder von ihnen hatte eine schwere Krank-
heit. Diese Krankheit leitete sie auf dem rechten Weg. Im
Gegensatz zu den anderen Jungen, die gottvergessen waren,
und ihre pflichtgeméalRen Gebete vernachlassigten, fand man
bei ihnen in hohem Male ernste Gottesfurcht und Eifer fur ih-
ren wichtigen Dienst, sowie eine Haltung, die ihnen fiir das
Jenseits zum Segen wurde. Mdge es Allah gefallen, ihnen fir
die Anstrengungen dieser zwei Jahre Krankheit Millionen von
Jahren ewig gllickseligen Lebens zu verleihen! Ich verstehe
jetzt, dass das Gebet, das ich manchmal fir ihre Gesundheit
dargebracht habe, im Hinblick auf die Welt ein schlechtes Ge-
bet war. M6ge Allah dieses mein Gebet flur ihre Gesundheit im
Jenseits angenommen haben!

So haben diese zwei Personen nach meiner Uberzeugung

17



einen solchen Gewinn erhalten, einen solchen Verdienst, wie
sie ihn in einem zehnjahrigen Leben voll Gottesfurcht nicht
hatten erwerben kdnnen. Hatten diese beiden wie ein Teil der
Jugendlichen auf ihre Jugend und Gesundheit vertraut, sich
gottvergessend in Ausschweifungen geworfen, dann hatte
auch der Tod sie genau in diesem ihrem Siindenpfuhl beob-
achtet und ergriffen, und sie héatten ihre Graber statt in eine
Schatzkammer des Lichts in eine Grube von Schlangen und
Skorpionen verwandelt.

Weil also Krankheiten einen solchen Gewinn bringen, sollte
man nicht Uber sie klagen, sondern in Ergebung, Geduld, ja,
sogar in Dankbarkeit auf die Barmherzigkeit Gottes vertrauen.

Vierzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, Giber dessen Au-
gen sich der Vorhang der Nacht herniedergesenkt hat! Wenn
du wusstest, welches Licht dem Glaubigen erstrahlt, und was
flr ein geistiges Auge er besitzt — hinter dem Vorhang, der
sich Uber seine Augen gesenkt hat — du misstest »hundert-
tausendmal Dank dem barmherzigen Herrn!« sagen. Ich will
dir das durch ein Erlebnis erklaren. Wie eine lindernde Salbe
biete ich es dir an.

Eines Tages erblindete die Tante meines Dieners Suleyman
aus Barla, der mir acht Jahre in voller Hingabe und Treue ge-
dient hatte. Ich hatte niemals etwas an ihm auszusetzen ge-
habt. Diese aufrichtige Frau sagte zu mir: »Bete fur mich, da-
mit meine Augen gedffnet werden.« Und dabei meinte sie es
mit mir hundertmal besser als mir zukam. Sie passte mich an
der Tir der Moschee ab. So machte ich mich denn zum Fur-
sprecher dieser guten Frau in ihrer tiefen und aufrichtigen
Glaubigkeit und betete instandig: »Herr, erkenne ihre aufrich-
tige Frommigkeit an und 6ffne ihre Augen.« Zwei Tage spater
kam ein Augenarzt aus Burdur und 6ffnete ihre Augen. Vierzig
Tage spater schlossen sich ihre Augen abermals. Ich war sehr
betroffen. Ich betete viel... Moge Allah diese Gebete fiir sie im

18



Jenseits annehmen! Es wére sonst dieses mein Gebet fir sie
ein sehr schlechtes und véllig falsches Gebet gewesen. Denn
bis zu ihrem Ableben blieben ihr noch vierzig Tage. Nach vier-
zig Tagen — Allah mége sich ihrer erbarmen! — verschied sie.

Also anstatt vierzig Tage lang Barlas trauernde Weinberge
mit den betriibten Augen des Alters zu betrachten, durfte die
Verstorbene nun im Grabe vierzigtausend Tage die Weinber-
ge des Paradieses schauen. Denn ihr Glaube war stark und
ihre Aufrichtigkeit fest. Ja, ein Glaubiger vermag, wenn sich
der Vorhang Uber seine Augen herniedersenkt, und er mit ver-
schlossenen Augen ins Grab steigt, Uber seine Stufe hinaus
und bei weitem mehr als die Ubrigen Bewohner des Grabes
die Welt des Lichtes zu schauen, wie wir in dieser Welt viele
Dinge sehen... die blinde Glaubige nicht sehen. Im Grabe se-
hen diese Blinden, wenn sie im Glauben verstorben sind, ent-
sprechend ihrer Stufe mehr als die Ubrigen Bewohner des
Grabes. Sie schauen wie mit einem weitreichenden Fernglas
— ihrer Stufe entsprechend — aus dem Grabe die Garten des
Paradieses, wie in einem Film.

Wenn du also geduldig und dankbar bist, kannst auch du
ein solches innerliches Auge hinter dem Vorhang vor deinen
auBRerlichen Augen finden, ein Auge, das so voll ist von Licht
und welches in das Paradies tber den Himmeln hintiberblick
und es betrachtet, auch wenn du unter der Erde liegst. So ist
also der Augenarzt, der diesen Vorhang vor deinen Augen
aufzuheben vermag, dich mit diesen Augen schauen lasst,
der Weise Qur’an.

Fiinfzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, der du &chzt und
stéhnst! Betrachte nicht das AuRerliche deiner Krankheit und
sage nicht »achl«. Betrachte ihren Sinn und sage »ohl«.
Wenn Krankheit nicht etwas Schones bedeuten wirde, hatte
der Schopfer in Seiner Barmherzigkeit Seinem vielgeliebten
Diener und Anbeter nicht die Krankheiten gegeben. Ja, eine

19



Echte Uberlieferung sagt sogar:

JENEENTIONTE T2 LA

Das heift: »Diejenigen, welche am starksten von Unglick
und Mihsal geplagt sind, sind diejenigen, welche auch die
besten und vollkommensten unter den Menschen sind.« Allen
voran der Dulder Hiob (Friede sei mit ihm), die Propheten,
dann die Heiligen und danach alle Rechtschaffenen betrach-
teten die Krankheiten, unter denen sie zu leiden hatten, als
wahre Anbetung und ein Geschenk der Barmherzigkeit (Got-
tes), und dankten in Geduld. Sie haben sie wie eine Operation
angesehen, die von dem barmherzigen Schoépfer, dem Erbar-
mer ausgeht. Oh du Kranker, der du »achl« und »weh!«
schreist!, wenn du in die Schar der Erleuchteten eingereiht
werden mdchtest, sei geduldig und dankbar! Wenn du aber
anklagst, werden sie dich nicht in ihre Gemeinschaft aufneh-
men. Du wirst in die Grube der Gottvergessenen stiirzen...
Du wirst einen dunklen Weg gehen. Ja, ein Teil der Krankhei-
ten, welche zum Tode fiihren, gilt als ein Martyrium der Seele
und verleiht einen Grad von Heiligkeit, der dem eines Beken-
ners entspricht. Kurzum:

Es gibt besonders gesegnete Krankheiten, wie solche, die
bei Geburt eines Kindes auftreten*, Ertrinken, Verbrennen,
Bauchhoéhlenvereiterung sowie Seuchen, die mit dem Tode
den Grad der Heiligkeit verleihen. Und weil die Krankheit die
Liebe zur Welt und das Interesse an ihr schwéacht, mildert sie
den Schmerz, der fir Weltleute wegen der mit dem Tod ver-
bundenen Trennung von der Welt besonders traurig und bitter
ist, ja, lasst den Tod zuweilen sogar herbeisehnen.

Sechzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, der du dich tber
Langeweile beklagst! Krankheit lehrt tiefe Hochachtung und
erzieht zu innigem Mitleid, zwei sehr gute Eigenschaften, die

20



fur das menschliche Gemeinschaftsleben von ganz besonde-
rer Wichtigkeit sind. Denn sie bewahren ihn vor der Selbstzu-
friedenheit, die den Menschen zu Unbarmherzigkeit und
Grausamkeit fiihrt. Denn:

VEZ agstleef R SR e I
SN @ A STNG)
»Flrwahr ist der Mensch rebellisch und denkt, er sei sich selbst

genug.« (Sure 96, 6-7)

Der Sinn dieser Qur’anverse lehrt, dass eine eigensinnige
Seele, die sich in einem aus Gesundheit und Wohlbefinden
entstandenem Zustand der Selbstzufriedenheit befindet, kein
Geflihl der Achtung mehr gegentiber der Hochachtung gebie-
tenden Briderlichkeit verspurt. Auch empfindet sie nicht die
geschuldete Barmherzigkeit und Giite gegenlber denjenigen,
die unter Ungliick und Krankheit leiden. Sobald er aber krank
wird, begreift er unter dieser Krankheit seine Schwache und
Armseligkeit, und bezeigt seinen Brudern die geblhrende
Hochachtung. Er empfindet Achtung gegeniiber den glaubi-
gen Bridern, die kamen, ihn zu besuchen oder ihm zu helfen.
Und er empfindet Erbarmen gegeniliber denen, die vom Un-
gliick geplagt sind, jene aus mitmenschlichem Empfinden ent-
standene mitmenschliche Giite, die zugleich einer der wich-
tigsten Charakterziige des Islam ist. Er vergleicht die Leiden-
den mit sich selbst. Sie tun ihm von ganzem Herzen leid, er
erbarmt sich ihrer, hilft ihnen, wo er kann, zumindest durch
sein Gebet, besucht sie zumindest nach islamischem Brauch,
um sich nach ihrem Befinden zu erkundigen, und erwirbt so
einen Verdienst.

Siebzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, der du dartiber
klagst, dass du wegen deiner Krankheit keine guten Werke
mehr tun kannst! Sei dafiir dankbar, dass dir die Krankheit die
Tare zu guten Werken gedffnet hat, die frei sind von allen

21



Hintergedanken! Krankheit ist das wichtigste Fahrzeug zur
Annahme seiner Gebete fiir einen Kranken und fir die, die ihn
um des Wohlgefallens Gottes pflegen, zusammen mit den
Verdiensten, die sie bestandig erwerben. Ja, Kranke zu pfle-
gen ist fir Glaubige ein hohes \erdienst. Sich nach dem
Wohlergehen der Kranken zu erkundigen und sie zu besu-
chen, ohne ihnen lastig zu fallen, ist ein »lobenswerter
Brauch« und eine BuRe fir die Stuinden. Es gibt ein Hadith, die
sagt: »Bittet die Kranken um ihr Gebet, denn ihre Gebete wer-
den angenommen.« Besonders dann, wenn der Kranke ein
Verwandter ist, der eigene Vater oder die eigene Mutter, ist
der Dienst an ihnen bedeutsam wie ein Gottesdienst und birgt
in sich bedeutsamen Lohn. Das Herz der Kranken zufrieden-
zustellen, ihnen Tréstung zu bringen, ist wie ein bedeutsames
Almosen. Gliicklich ist der Sohn, der sich um Vater und Mut-
ter in ihrer Krankheit kiimmert, ihre empfindsamen Herzen zu-
friedenstellt, und sie um ihre Gebete bittet. Ja, vor jenem treu-
en Bild, das die Haltung eines Sohnes, der in vélliger Hoch-
achtung und selbstloser Liebe, wie sie eines Sohnes wirdig
sind, die selbstlose Liebe seiner Eltern, welche die am hochs-
ten zu achtende Grundlage menschlichen Gemeinschaftsle-
bens ist, in den Tagen ihrer Krankheit erwidert, und menschli-
che Erhabenheit und Grofl3e zeigt, rufen sogar auch die Engel
»Masha-a’llah , Barek-a’llah!« rihmend und preisend aus. Es
gibt tatsachlich wahrend einer Krankheit sehr angenehme und
erfreuliche Genusse, welche durch die selbstlose Liebe, das
Mitleid und die Barmherzigkeit um ihn herum sichtbar werden,
und den Schmerz der Krankheit zu nichts werden lassen.

Dass sein Gebet angenommen wird, ist fur einen Kranken
eine Angelegenheit von einiger Wichtigkeit.

Ich habe seit dreilig, vierzig Jahren um die Heilung von ei-
ner Krankheit, die Rheuma heil}t, gebetet. Ich habe verstan-
den, dass die Krankheit geschickt wurde um des Gebetes

22



willen... Ich habe verstanden, dass das Gebet erst im Jen-
seits seine Frucht bringt, weil das Gebet nicht durch das Ge-
bet, d.h. das Gebet nicht durch sich selbst aufgehoben wer-
den kann*. Die Krankheit ist auch selbst eine Art Anbetung,
und der in ihr seine Schwéche begreift, nimmt am Throne Got-
tes seine Zuflucht. Es kam mir deshalb wahrend der dreilig
Jahre, die ich um Genesung betete, ohne dass mein Gebet
aulerlich sichtbar angenommen worden ware, niemals in den
Sinn, das Gebet aufzugeben. Denn Krankheit ist eine Zeit des
Gebetes, Heilung nicht die Folge des Gebetes. Wenn also der
barmherzige Arzt und Herr Genesung schenkt, schenkt Er sie
aus Seiner Fllle. Wenn aber das Gebet nicht in der von uns
gewunschten Form erhért wurde, kann man nicht sagen, es
sei nicht angenommen worden. Der allweise Schopfer weil}
es besser und schenkt zu unserem Wohlergehen, was uns
zum Besten dient. Manchmal verwandelt Er ein dem Welt-
lichen zugewandtes Gebet, erhért es um unseres Heiles
willen im Jenseits... und solcherart nimmt Er es an. Wie dem
auch immer sei... Ein Gebet, das durch das Geheimnis der
Krankheit an Reinheit gewinnt, ist besonders dann, wenn es
aus Armseligkeit, Schwache und dem Gefuihl der Blé6Re und
Bedurftigkeit erwachst, nahe daran, angenommen zu werden.
Krankheit wird so zum Angelpunkt der Reinheit eines solchen
Gebetes. Sowohl der fromme Kranke als auch die Glaubigen,
welche ihn pflegen, sollten die Méglichkeit zu einem solchen
Gebet wahrnehmen.

Achtzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, der du aufgehort
hast zu danken und begonnen hast zu klagen! Die Klage ent-
steht aus einem Rechtsanspruch. Es ist keines deiner Rech-

* Ja, manche Krankheit dient dem Gebet als Existenzgrundlage.
Diente das Gebet der Krankheit als Grundlage fir deren
Nichtexistenz, dann ware die Existenz des Gebetes die Grundlage flr
seine eigene Nichtexistenz. Das aber ist unmdoglich.

23



te verletzt worden, sodass du zu klagen hattest. Ja, es gibt
noch viele Dankanspriiche, deren Erflillung du noch nicht
nachgekommen bist. Ohne den Rechtsanspruch Gottes, des
Gerechten zu erflillen, versuchst du, dir dein Recht einzukla-
gen, so als ob du selber Ihm gegeniliber einen Rechtsan-
spruch hattest. Du darfst nicht aufschauen zu denen, die sich
auf einer héheren Stufe befinden als du und gesund sind, und
dich dabei beklagen. Deine Aufgabe besteht vielmehr darin, in
Dankbarkeit auf jene hilflosen Kranken hinunterzublicken, die
sich hinsichtlich deines eigenen Gesundheitszustandes eine
Stufe unter dir befinden. Hast du dir deine Hand gebrochen,
schaue auf jene, die ihre Hand verloren haben! Fehlt dir ein
Auge, schaue auf die Blinden, die gar keine Augen haben!
Danke Gott! Es gibt niemanden, der das Recht héatte, auf
Gnadengaben zu schauen, die tber ihn selbst hinausreichen.
Im Ungliick hat jedermann lediglich das Recht, auf diejenigen
zu schauen, die sich — vom Standpunkt seines eigenen Un-
glicks aus betrachtet — unter ihm befinden, um dankbar zu
sein. Dieses Geheimnis wurde in einigen Abhandlungen mit
einem Beispiel erklart. Es folgt hier eine kurze Zusammenfas-
sung:

Ein Herr lasst einen bedauernswerten Menschen in einem
Minarett emporsteigen. Auf jeder Stufe des Minarettes erweist
er ihm jeweils wieder eine andere Wohltat, (iberreicht ihm ein
Geschenk. Und auch als er ganz oben angekommen ist, legt
er ihm noch ein besonders groRes Geschenk in den Arm...
Doch wenn nun dieser ungehobelte Kerl alle die Geschenke
vergisst, die er auf diesen Stufen empfangen hat, und — ob-
wohl er eigentlich flir diese verschiedenen Geschenke ein
Geflihl aufrichtiger Dankbarkeit zum Ausdruck bringen sollte —
diese geringschatzt und ohne zu danken nach oben schaut
und sagt: »Ach wenn doch dieses Minarett noch héher ware,
konnte ich noch héher hinaufsteigen! Warum ist es denn nicht

24



so gewaltig hoch wie dieser Berg oder ein anderes Mina-
rett?«, und zu klagen beganne, was ware das doch fir eine
groRe Undankbarkeit und Ungerechtigkeit! Desgleichen gilt:
Der Mensch trat aus dem Nichtsein ins Dasein. Er blieb nicht
Stein. Er blieb nicht Baum. Er blieb nicht auf der Stufe eines
Tieres stehen. Er wurde Mensch. Er wurde Muslim. Er erfreu-
te sich lange Zeit seiner Gesundheit. Es erging ihm wohl. Ob-
gleich er damit Gnadengaben in hohem Mal3e erhalten hatte,
entglitten sie wieder seinen Handen durch manche Stérungen
oder, weil er sich einiger Gnadengaben wie Gesundheit und
Wohlergehen nicht wirdig erwiesen hatte, oder durch seine
Bdswilligkeit, durch Missbrauch oder seine Hand vermochte
sie nicht mehr zu erreichen. Nun klagt er, zeigt sich ungedul-
dig, sagt: »Was habe ich getan, dass mir solches widerfuhr?«
und kritisiert mit dieser Haltung Gott den Herrn. Das ist
schlimmer noch als eine auferliche Krankheit, eine Erkran-
kung der Seele. Ahnlich wie ein Kampfer, der mit gebrochener
Hand weiter kampft, verschlimmert er sein Ubel noch durch
seine Klage.

\.)‘}49-_)4.-\ _} A.L\ \:\)G x “.‘GIEEE?T

!

»Sie sagen, wenn ein Ubel sie schlégt: Von Allah sind wir und zu Ihm
werden wir wieder zuriickkehren.« (Sure 2, 156)

Vernunftig ist, wer mit diesem Geheimnis sich in Geduld er-
gibt, bis diese Krankheit ihre Aufgabe erfillt hat und voruber-
geht...

Neunzehntes Heilmittel:Alle Namen Gottes, der vollkom-
men ist in Seiner Schonheit, sind, wie der Titel »Die schon-
sten Namen« Gottes, des Einzigartigen, anzeigt, vollendet
und schon. Innerhalb des Seins aber ist das Leben der fein-
ste, schonste, umfassendste Spiegel der Einzigartigkeit (Got-
tes). Der Spiegel der Schonheit ist schon. Der Spiegel, wel-

25



cher den Wert der Schénheit aufzeigt, verschdnert sich, denn
was an Schdnheit in diesen Spiegel hineinfallt, ist schén. So
ist auch das, was ins Leben hineinkommt, vom Standpunkt
der Wahrhaftigkeit betrachtet, schén. Denn es zeigt die scho-
nen Ornamente der schénen Namen (Gottes), die schén sind.
Das Leben, verliefe es in Gesundheit und stetem Wohlerge-
hen, ware eintdnig, die Spiegelung unvollstandig. Ja, es wéare
in dieser Hinsicht wie nichtig, gleichsam eine Negation, liel3e
Hohlheit empfinden und Langeweile aufkommen. Der Wert
des Lebens wirde gemindert. Der Sinn des Lebens wirde in
Langeweile verkehrt. Der Mensch in seiner Langeweile wirft
sich entweder in Ausschweifungen oder in Vergniigungen, da-
mit die Zeit rascher vergehe. Wie eine Zeitspanne, die er im
Gefangnis verbringen muss, betrachtet er die Zeitspanne sei-
nes Lebens mit feindseligen Augen, méchte die Zeit totschla-
gen, damit sie ihm rascher vergehe. Doch ein Leben, das
standig sich wandelt und niemals sich gleicht, das wie eine
Reise standig in Aufbruch und Bewegung abrollt, 1asst seinen
Wert verspiren, lasst Sinn und Bedeutung der (Lebens)zeit
erkennen...

Ware es auch in Miihen und Plagen, man wollte nicht, dass
das Leben vergeht. Er sagt nicht in seiner Langeweile: »Ach
Gott, die Sonne ist noch immer nicht untergegangen! Die
Nacht ist noch immer nicht vortiber! Oh Gott, mein Gott!« Ja,
frage einmal einen sehr reichen Herrn, der in einem luxurios
eingerichteten Hause miiBig auf seinem Sofa liegt: »Wie ist
Ihr geschatztes Befinden?« Sicherlich wird er dir mit betriibter
Miene antworten: »Ach Gott, die Zeit will nicht vergehen!
Komm, wir spielen Scheschbesch oder lass uns irgendeinen
anderen Zeitvertreib finden!«... Oder du bekommst Anklagen
zu horen, die aus Gier und Geiz erwachsen sind, wie: »Die-
ses oder jenes fehlt mir noch« oder: »Ach, hatte ich doch
noch diese Sache erledigt!« Frage dagegen einmal einen ar-

26



men, geplagten Menschen, einen, der sich schwer mihen
und anstrengen muss: »Wie geht es Dir?« Wenn er seine finf
Sinne beieinander hat, wird er dir antworten: »Gott sei Dank!
Mir geht es gut. Ich habe Arbeit. Vergingen die Tage nicht so
schnell, kénnte ich diese Arbeit noch zu Ende bringen! Die
Zeit vergeht schnell, steht nicht still. Das Leben vergeht. Ich
habe ja wirklich meine Muhe, aber das vergeht auch. Es ver-
geht alles so rasch.« Damit wird er dir zu verstehen geben,
wie wertvoll das Leben fir ihn ist, mit dem Ausdruck des Be-
dauerns Uber seine Verganglichkeit! Das heif3t, er vermag un-
ter Mihen und Plagen sein Leben zu genielfen und dessen
Wert zu verstehen. Gesundheit und Wohlbefinden dagegen
machen das Leben bitter, sodass man sein Ende herbeisehnt.

Ach mein kranker Bruder! Wisse, dass — wie wir bereits in
anderen Abhandlungen ausfiihrlich und auf unwiderlegbare
Weise bewiesen haben — die Wurzel und Hefe des Ubels, des
Bosen, ja, sogar der Siinde das Nichtsein ist. Das Nichtsein
aber ist das Bose, die Finsternis. Zustande wie gelangweilte
Ruhe, Schweigen, Stille, Stillstand fiihren zur Langeweile, weil
sie nahe am Nichtsein, dem Nihilismus liegen, weil sie die
Finsternis des Nichtseins splrbar werden lassen. Was aber
Bewegung und Veranderung betrifft, so sind sie das Sein, las-
sen sie »Sein« empfinden. Sein aber ist reine Giite, Licht.
Nun ist aber die Wahrheit folgende: Die Krankheit, die du
hast, dient dazu, dein kostbares Leben zu reinigen, zu festi-
gen, zu erhéhen und zu entfalten und alle Funktionen des
menschlichen Korpers anzuregen, das erkrankte Organ hel-
fend und heilend zu unterstitzen sowie die Ornamente aller
der verschiedenen Gottesnamen des Meisters und Arztes auf-
zuzeigen. Fir alle diese und noch viele andere Aufgaben wur-
de diese Krankheit — gleichsam wie ein Gast — in deinen Kor-
per gesendet. Insha-a’llah , dass sie ihre Aufgabe rasch be-
endet und voribergeht! Dann wird sie zu deinem Wohlerge-

27



hen sagen: »Komm her! Bleibe statt meiner fir immer hier! Er-
fulle diese Aufgabe! Dieses Haus ist dein. Bleibe darin nach
deinem Wohlgefallen!«

Zwanzigstes Heilmittel:Oh du Kranker, der du eine Arznei
gegen deinen Kummer suchst! Es gibt zwei Arten von Krank-
heiten. Die eine Art sind die tatsachlichen, die andere Art sind
die eingebildeten Krankheiten. Was die Art der tatsachlichen
Krankheiten betrifft, so hat der Erhabene, der Weise, der Hei-
lende in Seiner groRen Apotheke, die der Erdball ist, fir jedes
Leiden ein Heilmittel aufbewahrt. Was aber diese Heilmittel
betrifft, so ist das Leiden fiir sie notwendig. Allah hat fur jedes
Leiden eine Arznei geschaffen. Ein Mittel zur Behandlung zu
gebrauchen, ist erlaubt. Doch sollte man dessen Wirkung und
die Heilung von Gott dem Gerechten erwarten. So wie Er die
Arznei gegeben hat, so wird Er auch Heilung geben... Sich an
die Anweisungen geschulter und glaubiger Arzte zu halten, ist
ein bedeutendes Heilmittel. Die meisten Krankheiten entste-
hen durch Missbrauch, UnmaRigkeit, MaRlosigkeit, Lasterhaf-
tigkeit, Ausschweifung und Unvorsichtigkeit. Der glaubige Arzt
wird dem Kranken sicherlich im Rahmen dessen, was (im Is-
lam) erlaubt ist, einen Rat erteilen oder ihm etwas verbieten.
Er wird ihm Missbrauch und MaRlosigkeit verbieten und ihm
Trost geben. Der Kranke, der auf diese Ratschlage und Tro-
stungen vertraut, wird fiir seine Krankheit Erleichterung fin-
den, und nach seiner Beklemmung froh und frei atmen kén-
nen.

Was aber die nur eingebildeten Krankheiten betrifft, so ist
ihr wirksames Heilmittel, ihnen keine Bedeutung beizumes-
sen. Misst du ihnen eine Bedeutung bei, wachsen sie, blahen
sich auf. Misst du ihnen keine Bedeutung bei, schrumpfen sie,
I6sen sich auf. Ahnlich, wie wenn du ein Bienenvolk aufstorst,
und die Bienen dir um den Kopf schwirren. Bleibst du unbe-
teiligt und ruhig, zerstreuen sie sich. Genauso vergroRert sich

28



ein Seil, das im Dunkeln vor deinen Augen pendelt, wenn du
ihm eine Bedeutung in deiner Einbildung beimisst. Es macht
sogar, dass du wie im Wahnsinn fliehst. Misst du ihm keine
Bedeutung bei, siehst du, dass ein einfaches Seil keine
Schlange ist, und lachst tber die Panik, die dich ergriffen hat-
te. Besteht eine eingebildete Krankheit lange Zeit fort, ver-
wandelt sie sich in eine echte. Einbildung ist fir sensible Men-
schen eine schlimme Krankheit. Sie bauen aus einem Sa-
menkorn eine Kuppel. lhre Geisteskrafte werden zerbrochen.
Besonders, wenn jemand in die Hande jener unbarmherzigen,
halbgebildeten oder verstéandnislosen Doktoren gerat, ver-
schlimmert sich noch seine Einbildung. Handelt es sich dabei
um einen Reichen, verliert er ein Vermdgen. Und wenn nicht
dies, dann den Verstand oder die Gesundheit.

Einundzwanzigstes Heilmittel:Mein kranker Bruder! Dei-
ne Krankheit ist ein dufRerliches Leiden. Es umgibt dich aber
auch eine bedeutsame innere Freude, welche die Auswirkun-
gen dieses aulerlichen Leidens auszugleichen vermag. Denn
du hast Vater, Mutter und Verwandte. lhre seit langem ver-
gessenen, doch so willkommenen Zartlichkeiten erwachen
wieder, zusammen mit den liebevollen Blicken, wie du sie in
deiner Kindheit erfahren hast und nun wieder neu erfahrst.
Die vielen Erweise der Freundschaft, die sie dir heimlich und
im Verborgenen erbracht haben, erlebst du nun — ausgelost
durch deine Krankheit — in neuerlicher Zuwendung. Und si-
cherlich erscheint dir neben all dem dieses dein duBerliches
Leiden als nur gering. Die Herren, denen zu dienen du dich
gerihmt hattest und deren Gunst zu erwerben du bemiht
warst, erweisen dir infolge deiner Krankheit die Dienste ihrer
Barmherzigkeit. So bist du der Herr deiner Herren geworden.
Zudem hast du die humanitaren Geflihle der Menschheit und
die Zartlichkeit des Menschengeschlechtes zu dir selbst her-
angezogen und aus dem Nichts hilfreiche Kameraden und

29



zartliche Freunde gewonnen. Des Weiteren hast du auch von
deiner Krankheit nach vieler, miihevoller Arbeit den Befehl er-
halten, jetzt aber einmal eine Pause einzulegen, ruhst dich
nun aus... Sicherlich sollten dich deine — im Vergleich zu den
damit verbundenen inneren Wohltaten — so geringen Leiden
dazu anhalten, nicht zu klagen, sondern zu danken.

Zweiundzwanzigstes Heilmittel:Oh du Bruder, der du von
schlaganfall-ahnlichen Krankheiten betroffen bist! Zunachst
einmal darf ich dir verkiinden, dass Schlaganfalle fur die
Glaubigen gesegnet sind. Das habe ich vor langer Zeit von
den Heiligen gehért; denn ich kannte dieses Geheimnis noch
nicht. Das Geheimnis kam auf folgende Weise in mein Herz:
Die Gottesleute, wenn sie Gott, den Gerechten erreichen
wollten, beachteten, um sich vor den gewaltigen geistigen
Gefahren dieser Welt zu retten und sich das ewige Heil zu si-
chern, folgende beide Grundprinzipien:

Erstens: Die Vergegenwartigung des Todes. Das heilit: Sie
bemiihten sich in der Weise um das ewige Leben, dass sie an
die Verganglichkeit dieser Welt dachten und sich selbst als ei-
nen, der darin einen auch nur voriibergehenden Gastauftrag
hat.

Zweitens: Um sich vor den Gefahren ihrer triebhaften See-
le und den blinden Empfindungen (ihrer uneinsichtigen Hal-
tung) zu erretten, fasteten sie und kasteiten sich vierzig Tage
lang wie die Novizen, um ihre triebhafte Seele abzutéten. Oh
du Bruder, der du die Halfte deiner Kdrperfunktionen einge-
buRt hast! Diese zwei Grundprinzipien, die dich schnell und
leicht zum Heile fiihren, sind dir in den Schol gefallen. Der
Zustand deines Korpers gemahnt dich standig an das Ende
alles Diesseitigen und die Verganglichkeit des Menschen. Die
Welt kann dich nicht mehr ersticken, die Gottvergessenheit
deine Augen nicht mehr verschlief3en. Einen nun mehr halben
Menschen kann seine triebhafte Seele sicherlich nicht mehr

30



durch schéandliche Neigungen und fleischliche Gellste ver-
fuhren; er wird rasch von der Plage jener Begierde errettet.

So kann ein Glaubiger durch das Geheimnis des Glaubens,
der Ergebung und des Vertrauens (auf Gott) aus einer so
schweren Krankheit wie einem Schlaganfall in kurzer Zeit den
gleichen Nutzen ziehen wie die Heiligen aus ihren Kasteiun-
gen. So erscheint dir dann diese schwere Krankheit nur mehr
als gering.

Dreiundzwanzigstes Heilmittel: Oh du Kranker, der du
hilflos in der Fremde bist und niemanden hast! Wenn du in der
Fremde zugleich auch krank bist, niemanden hast und sich
nun selbst in den hartesten Herzen ein Mitleid dir gegentiber
regt, und wenn du nun so die Blicke derer, die mit dir fiihlen,
auf dich lenkst, wirst du dann nicht etwa auch den Blick des-
sen, der sich selbst zu Beginn jeder Sure des Qur’an mit dem
Attribut »der Erbarmer, der Barmherzige« vorstellt, und der
mit einem Funken Seiner Zartlichkeit in allen Mattern fir alle
Kinder mit dieser wunderbaren Zartlichkeit sorgen lasst, der
jeden Frihling durch eine Manifestation Seiner Barmherzig-
keit das Antlitz der Erde wieder neu mit Seinen Gnadengaben
erfullt, der im ewigen Leben des Paradieses in all Seiner
Schénheit eine Manifestation Seiner Barmherzigkeit ist, die-
sen Blick des barmherzigen Schopfers, dem du im Glauben
verbunden bist, und den du anerkennst, indem du in deiner
Krankheit und Schwache unausgesprochen zu Ihm flehst, in
dieser deiner Krankheit mit Sicherheit auf dich lenken, wo du
doch in der Fremde bist und niemanden hast?

Wenn das aber nun so ist, dann ist Er da, es gibt lhn, Er
schaut auf dich und alles ist fir dich da. Im Grunde genom-
men ist derjenige in der Fremde wirklich allein, und hat tat-
sachlich niemanden, welcher in Glaube und Ergebung keine
Verbindung mit Gott hat oder seiner Verbundenheit mit [hm
keinen Wert beimisst.

31



Vierundzwanzigstes Heilmittel: Oh ihr, die ihr die unschul-
digen Kinder pflegt und die alten Leute, die den unschuldigen
Kindern gleich geworden sind!... Auf euch wartet im Jenseits
ein hoher Verdienst. Strebt mit Eifer danach, euch diesen Ver-
dienst zu erwerben... Die Krankheiten der unschuldigen Kin-
der sind ein Training fir diese noch zarten Korper, eine Aske-
se, einer Spritze und einer Zuchtrute des Herrn gleich, dazu
bestimmt, ihr Leben zu reinigen und das Kind auf das Leben
sowohl in dieser Welt vorzubereiten und zugleich — wie die
SindenbulRe der Erwachsenen — auch auf das Leben des
Geistes, damit es gegeniber einer ruhelosen zukinftigen
Welt widerstandsfahig werde. Sie dhneln einer Spritze fir den
Geist, gegeben, damit es sich fir die Zukunft und fiir das Jen-
seits entwickeln kann. Die aus ihnen erwachsenen Verdienste
werden auch im Buche der Taten der Eltern aufgezeichnet,
besonders aber im Buche der Mutter, wenn sie zum Wohle ih-
res Kindes ihre eigene Gesundheit eingesetzt hat. Dies steht
fest fir die, welche sich die Wahrheit zu Eigen gemacht ha-
ben. Was die alten Leute betrifft, so ist es ein groRes Ver-
dienst, sie zu pflegen, auch sie um ihr Gebet zu bitten, be-
sonders wenn es der Vater oder die Mutter ist, ihre Herzen zu
erfreuen und ihnen treu zu dienen. Das tragt sowohl zum
Glick in dieser Welt bei als auch zur Glickseligkeit in der jen-
seitigen. Dass dies so ist, steht auf Grund der Uberlieferung
und auch vieler geschichtlicher Ereignisse fest.

Gliickselig ein Kind, das dem alten Vater, der alten Mutter
gehorcht, entsprechend der Haltung, die es auch bei seinen
eigenen Kindern sehen mdéchte! Ungliicklich das Kind, wenn
es seine Eltern krankt! Es wird auRer der Strafe im Jenseits
auch schon im Diesseits viel Ungliick als Strafe erfahren.
Auch dies steht auf Grund vieler Ereignisse fest. Ja, Leute
des Glaubens sollten nicht nur nach den Alten, den Unschul-
digen schauen, wenn es ihre Verwandten sind (denn die wah-

32



re Bruderschaft besteht im Geheimnis des Glaubens), es ist
vielmehr ein Erfordernis des Islam, ihnen mit Geist und Ge-
mut zu dienen, wenn sie ihnen begegnen, wenn der verehrte
alte, kranke Mensch sie braucht.

Fiinfundzwanzigstes Heilmittel: Oh meine kranken Bri-
der! Wenn ihr ein Gegenmittel sucht, das besonders wirksam
ist und jeden Kummer heilt, das wahrhaft wohlschmeckend
und rein ist, dann entwickelt euren Glauben! Das heif3t: Ge-
braucht dieses reine und heilige Gegenmittel, welches der
Glaube ist, in Reue und Buli¥fertigkeit, mit Gebet und Gottes-
dienst, ein Heilmittel, das aus dem Glauben kommt! Ja,
wegen ihrer Liebe zur Welt, und weil sie ihr verhaftet sind, ha-
ben wohl wahrscheinlich die Gottvergessenen einen kranken
Seelenkdrper, so gro wie die Welt. Was aber den Glauben
betrifft, so haben wir bereits in sehr vielen Abhandlungen un-
widerlegbar bewiesen, dass der Glaube diesen Seelenkorper
wie die Welt, wund und blau unter den Schlagen des Verfalls
und der Trennung, plétzlich heilt, von seinen Wunden befreit,
und ihm wahre Genesung schenkt. Um euch nicht I&nger |a-
stig zu fallen, will ich mich kurz fassen.

Was den Glauben als ein Heilmittel betrifft, so wirkt es,
wenn man seine pflichtgemalen Gebete so weit wie mdglich
verrichtet. Gottvergessenheit, Ausschweifung, fleischliche
Gelliste und (islamisch) ungesetzliche Vergniigungen behin-
dern die Wirkung dieses Gegenmittels. Weil also die Krank-
heit Gottvergessenheit aufhebt, Begierden totet und hindert,
dass man sich (islamisch) ungesetzlichen Geniissen hingibt,
sollt ihr daraus euren Nutzen ziehen. In Reue und Buffertig-
keit, mit Gebet und inbriinstigem Flehen sollt ihr das reine,
heilige Heilmittel und das Licht des wahren Glaubens gebrau-
chen... Gott der Gerechte gebe euch Gesundheit, und nehme
eure Krankheiten als Bule fiir eure Siinden an! Amen, amen,
amen...

33



. . > S Nty 1k g -
S eIy SN
“ - g L
SRR 53555, 2 b &1 FEARES

Fd

“%5%},{@93 \e-‘g‘;euu\ (J}’.’ L\«P'Lﬂ----}
»Wir wéren nicht geleitet, hétte nicht Allah uns geleitet. Wahrlich, es
kamen die Gesandten unseres Herrn mit der Wahrheit.« (Sure 7, 41)
»Gepriesen seist Du! Wir haben kein Wissen, aulBer dem, das Du uns
gelehrt hast. Denn Du bist der Allwissende, der Allweise.« (Sure 2,
32) »Oh Allah, segne unseren Herrn Mohammed, den Arzt unserer
Herzen und seine Medizin, Wohlergehen fiir unsere Leiber und deren
Heilung, ein Licht und eine Leuchte unseren Augen. Segne ihn und
seine Familie und seine Gefdhrten!«

Diese Werke der Risale-i Nur sind Kommentare zum Ehr-
wirdigen Qur’an, die ein griindliches und eingehendes Stu-
dium wert sind.

Alle »Nur«-Werke zeigen in jeder Hinsicht, dass sie Kom-
mentare zu Versen aus dem Ehrwiirdigen Qur’an und seine
geistigen Strahlen sind.

Die Risale-i Nur ist die Frucht eines starken und heiligen
Nachsinnens iber den Glauben. Sie dient somit als Sprach-
rohr der Schépfung und Ubersetzt somit das, was wir in ihr h6-
ren und sehen. Gleichzeitig bringt sie die Erkenntnisse aus
dem Glauben zu den Stufen, die durch wissenschaftliche Er-
kenntnis belegt (iime-I'yaqin), augenscheinlich bezeugt (‘ay-
na-I'yaqgin) und personlich erlebt und verwirklicht (haqqa-I'ya-
qin) werden kénnen.

34



Die Risale-i Nur ist eine Sammlung von Leitsatzen, wie sie bis
heute noch kein Wissenschaftler aufzustellen vermocht hat
und die klar erkennen lassen, dass sie mit allen Wissen-
schaften vertraut ist. Wir wollen hier nur einige von ihnen auf-
fuhren und empfehlen denjenigen, die sich von dem ganzen
Reichtum dieser Sammlung eine Vorstellung machen wollen,
tief aus diesem Ozean der Risale-i Nur zu schépfen...

(1) »Wer die Augen einer Mucke erschaffen kann, der muss
auch die Sonne erschaffen kénnen.«
(2) »Wer den Magen einer Wanze konstruiert hat, der muss
auch das Sonnensystem konstruiert haben.«
(3) »Um ein Atom erschaffen zu kénnen, ist dieselbe un-
endliche Macht notwendig, die auch den ganzen Kos-
mos erschaffen kann. Denn jeder Buchstabe in diesem
groRen Buch der Schdpfung, besonders aber die, wel-
che mit Leben erfiillt sind, hat ein Gesicht, das nach al-
len Satzen schaut, und ein Auge, das sie betrachtet.«
»Die Natur ist ein spiegelbildlicher Abdruck, aber sie ist
nicht der Drucker. Sie ist eine Dekoration, aber nicht der
Dekorateur. Sie ist ein reagierendes Objekt, aber kein
agierendes Subjekt. Sie ist eine Lineatur aber nicht das
Lineal. Sie ist eine Ordnung, aber nicht der, der die Ord-
nung aufgestellt hat. Sie ist ein Gesetz, aber nicht der
Gesetzgeber. Sie ist eine Gesetzsammlung, die einem
Willen entspringt, aber Uberhaupt keine reale Entspre-
chung in dieser sichtbaren Welt hat.«
»So wie die festen, bestandigen und natirlichen Geset-
ze, kommt auch der Geist aus der Welt eines Befehls,
aus der Eigenschaft des Willens. Die Macht bekleidet
ihn mit Empfindungen und Iasst eine subtile Flissigkeit
zur Mutterschale um diese Perle werden.«

(4

~

5

~

Solche ahnliche Leitsatze gibt es noch Tausende andere mehr.

35



&

Worte, Briefe, Blitze, Strahlen,

Said Nursi - Sein Leben und Werk, Stab MOSiS,
Wunder Mohammeds (asm), Wegweiser fiir die Jugend,

Im Aufscheinen des Morgensterns, Das grOBe Zeichen,
Islamische Glaubenswahrheiten, Abhandlung iiber die Auferstehung,

Bruderschaft und Wahrhaftigkeit im 1siam, Kl€ine Worte

Ubersetzung aus dem original Osmanischen, allgemein
verstandlich, Gbersichtlich, kompetent, auch flr Laien zuganglich.

Weitere Informationen Uber unsere
Blicher finden Sie unter: '
www.lichtstr.de



