




Bediüzzaman Said Nursi

Fünfundzwanzigster Blitz

Ein Seelenführer für die Kranken

Geschrieben für die Kranken als eine Salbe,

eine Tröstung, ein geistiges Rezept, an

Stelle eines Besuches am Krankenbett und

als ein Wunsch zur Genesung.

Erinnerung und Entschuldigung

Dieses geistige Rezept ist schneller als alles bisherige ge-
schrieben worden*. Wir haben bei dieser Abhandlung im
Gegensatz zu anderen noch nicht einmal Zeit gefunden für
Korrekturen und die sonst übliche Sorgfalt. Auch dabei waren
wir so schnell wie bei der Abfassung, so dass wir diese Ab-
handlung nur einmal durchgelesen haben. Sie wurde gleich
als Manuskript gedruckt. Wir haben es nicht mehr für notwen-
dig gehalten, das, was uns so frisch und natürlich als Einfall
vom Herzen kam, noch einmal zu überprüfen, um es nicht
durch erkünstelte Sorgfalt wieder zu zerstören. Die verehrten
Leser, besonders aber die Kranken mögen mir nicht böse
sein, wenn ich sie durch einige unbequeme Bemerkungen
oder ernstgemeinte Worte und Darstellungen beunruhigt ha-
be. Außerdem bitte ich um ihr Gebet!

3

* Diese Abhandlung ist in viereinhalb Stunden verfasst worden.
Gezeichnet: Rüschtü, Re’fet, Husrew, Said.



»Im Namen Allahs, des Erbarmers, des Barmherzigen. Sie sagen,
wenn ein Übel sie trifft: ›Von Allah kommen wir und zu Ihm kehren wir
wieder zurück.‹« (Sure 2, 156) »Und wenn du krank bist, gibt Er die
Genesung!« (Sure 26, 79-80)

In diesem Funken erklären wir kurz »fünfundzwanzig Heilmit-
tel« für die Kranken und die Unglücklichen, die ein Zehntel der
Menschheit bilden, als eine wahre Tröstung und heilende Sal-
be.

Erstes Heilmittel: Oh du hilfloser Kranker! Mach dir keine
Sorgen! Habe Geduld! Deine Krankheit dient dir nicht zu
Kummer und Sorge, sondern zum Heil. Das Leben ist ein Ka-
pital und es vergeht. Wenn es keine Frucht bringt, büßt man
es ein. Mag es auch ein ruhiges und sorgloses Leben, das in
Gottvergessenheit vergeht, sein! Es vergeht sehr schnell. Die
Krankheit lässt dir aus diesem deinem Kapital einen großen
Verdienst als Frucht erwachsen. Ja, sie lässt der raschen Ver-
gänglichkeit dieses Lebens keinen Raum, bewahrt es, verlän-
gert es… damit die Früchte bleiben, nachdem es vergangen
ist. Als einen Hinweis dafür, dass das Leben durch eine
Krankheit verlängert wird, wurde dieses Sprichwort zum All-
gemeingut: Im Unglück wird die Zeit sehr lang, im Glück je-
doch sehr kurz. 

Zweites Heilmittel: Oh du ungeduldiger Kranker! Sei ge-
duldig, ja, sogar dankbar! In dieser deiner Krankheit wird jede
einzelne Minute zu einer Stunde der Anbetung. Denn es gibt
zwei Arten der Anbetung. Die eine ist die positive Art anzube-

4



ten, nämlich die bekannte Art des Pflichtgebetes und des Bitt-
gebetes. Die andere Art ist die negative; durch Krankheit und
Unglück fühlt der vom Leid Betroffene seine Hilflosigkeit und
Schwäche, nimmt zu seinem barmherzigen Schöpfer Zu-
flucht, fleht inständig zu Ihm, gelangt zu einem reinen, unge-
heuchelten, innerlichen Gebet. Ja, ein Leben in Krankheit ver-
bracht, ohne dabei Allah anzuklagen, gilt für den Gläubigen
als Anbetung, wofür es eine echte Überlieferung gibt. Auf
Grund dieser echten Überlieferung und wahrhaftigen Entde-
ckung steht sogar fest, dass eine Minute Krankheit bei man-
chen geduldigen und dankbaren Kranken gleich einer Stunde
Anbetung, bei einigen Vollendeten eine Minute gleich einem
Tag der Anbetung gilt. Klage deine Krankheit, die dir für eine
Minute deines Lebens tausend gibt, und dir zu einem langen
Leben verhilft, nicht an, sondern sei dankbar!

Drittes Heilmittel: Oh du Kranker ohne Ausdauer! Der
Mensch ist nicht in die Welt gekommen, um nach seiner Lust
und Laune zu leben. Zeugnis dafür gibt das ständige Kom-
men und Gehen der Menschen. Die jungen werden alt, und
sie alle werden zwischen Tod und Trennung ständig umher-
getrieben. Und obwohl der Mensch unter den Lebewesen das
vollkommenste, höchste, hinsichtlich seiner Anlagen reichste,
ja, sogar der König aller Lebewesen ist, verbringt er dennoch,
verglichen mit den Tieren, nur ein trauriges und kummervolles
Leben auf der untersten Stufe, weil er ständig über vergange-
nes Glück und kommendes Unheil nachdenkt. Das heißt,
dass der Mensch nicht in diese Welt gekommen ist, nur um
sich ein schönes Leben zu machen und ruhig und unbe-
schwert seine Zeit zu verbringen. Er ist vielmehr hierher ge-
kommen als ein Mensch, in dessen Händen sich ein gewalti-
ges Kapital befindet, um Handel zu treiben und zu arbeiten für
ein immer und ewig glückseliges Leben. Das Kapital, das ihm
an die Hand gegeben wurde, ist die Spanne seines Lebens.

5



Gäbe es keine Krankheit, würden ihn Gesundheit und Wohl-
behagen zur Gottvergessenheit verleiten… Die Welt erschie-
ne ihm als ein Freudental. Das Jenseits geriete in Vergessen-
heit. Man möchte nicht an Grab und Tod erinnert werden,
möchte das Kapital seines Lebens wie im Leerlauf für hohle
Vergnügungen ausgeben, doch die Krankheit öffnet ihm plötz-
lich die Augen und spricht zu ihm, zu seinem Körper: »Du bist
nicht unsterblich, nicht ungebunden, du hast eine Aufgabe.
Lass deinen Stolz! Denke an den, der dich geschaffen! Wis-
se, dass du ins Grab steigen wirst! Bereite dich also darauf
vor!« So ist also die Krankheit von diesem Gesichtspunkt aus
betrachtet ein Mahner, der niemals betrügt und ein warnender
Lehrer. In dieser Hinsicht sollte man sie nicht anklagen, viel-
mehr ihr dankbar sein und – wenn es einem zu schwer wird –
um Geduld bitten…

Viertes Heilmittel: Oh du anklagender Kranker! Was du
von Rechtswegen tun solltest, ist, nicht zu klagen, sondern
dankbar und geduldig zu sein. Denn dein Körper, deine Orga-
ne, deine ganze Konstitution ist nicht dein Eigentum. Du hast
sie nicht gemacht… Du hast sie nicht in irgendeiner Werkstatt
gekauft. Sie sind also Eigentum eines anderen. Ihr Besitzer
verfügt über Sein Eigentum, so wie Er will. Wie im Sechsund-
zwanzigsten Wort z.B. gesagt wurde: Ein sehr reicher und
hochbegabter Künstler stellt, um seine schöne Kunst und sei-
nen kostbaren Reichtum zu zeigen, einen armen Mann für ein
Stündchen gegen Honorar als Modell ein, und bekleidet die-
sen armen Mann mit einem besonders kunstvoll genähten
und verzierten Umhang oder Anzug. Dann bestickt und mo-
delliert er daran. Er schneidet, ändert, verlängert, verkürzt, um
seine einzigartige Kunstfertigkeit zu zeigen. Wenn nun etwa
dieser gegen ein Honorar angestellte, arme Mann zu jenem
Herrn sagt: »Sie machen mir Schwierigkeiten… Sie befehlen
mir, mich zu beugen und mich wieder aufzurichten und verur-

6



sachen mir allerlei Umstände… Sie verderben die ganze
Schönheit, wenn Sie an diesem Umhang, der mich schmückt,
herumschneiden und kürzen.«, hat er dann etwa ein Recht,
so zu reden? Kann er sagen: »Sie haben ohne Mitleid und
Barmherzigkeit gehandelt!«? Genauso wie in diesem Beispiel
ändert dir, oh Kranker, der erhabene Meister deinen Körper –
das Hemd, das Er dir angezogen hat – den Er mit erleuchte-
ten Sinnen wie Augen, Ohr, Verstand und Herz ausgestattet
hat, um die Ornamente Seiner schönen Namen zu zeigen,
dreht und wendet dich unter den verschiedensten Umständen
und Situationen. So wie du Seinen Namen der Versorger in
deinem Hunger kennengelernt hast, so erfahre nun auch Sei-
nen Namen der Heiler in deiner Krankheit! Weil Schmerz und
Unglück einen Teil Seiner Namen erkennen und bestimmen
lassen, finden sich in ihnen Funken der Weisheit und Strahlen
der Barmherzigkeit und besondere Schönheiten unter diesen
Strahlen. Wenn der Vorhang sich öffnet, findest du hinter dem
Vorhang der gefürchteten und verabscheuten Krankheit viele
liebevolle und schöne Bedeutungen.

Fünftes Heilmittel:Oh du Kranker, der du der Nörgelei ver-
fallen bist! Ich bin aus Erfahrung zu der Überzeugung gelangt,
dass in unserer Zeit Krankheit für einige eine Wohltat Gottes
und ein Geschenk Seiner Barmherzigkeit ist. Obwohl ich des-
sen nicht würdig bin, kommen seit acht, neun Jahren einige
junge Leute in ihrer Krankheit zu mir, damit ich für sie bete.
Ich habe bemerkt, dass diejenigen jungen Kranken, die ich
gesehen habe, im Gegensatz zu anderen jungen Leuten be-
gonnen haben, an das »Danach« (Jenseits) zu denken. Sie
kennen die Trunkenheit der Jugend nicht. Sie retten sich in
gewissem Grade davor, sich achtlos tierischer Lust auszuset-
zen. Ich habe gesehen, dass ihre Krankheiten im Rahmen ih-
rer Fähigkeit, sie zu ertragen, eine Wohltat Gottes waren, und
habe sie darauf aufmerksam gemacht. Ich sagte ihnen immer:

7



»Mein Bruder, ich habe nichts gegen deine Krankheit, und be-
dauere dich nicht wegen deiner Krankheit, sodass ich für dich
beten müsste. Bemühe dich um Geduld in deiner Krankheit
bis zu deiner völligen Erweckung! Und wenn die Krankheit ih-
re Aufgabe erfüllt hat, wird dir der barmherzige Schöpfer um
Seinetwillen Genesung schenken.« So sagte ich weiter: »Ein
Teil deiner Altersgenossen sind infolge des Unglücks ihrer
Gesundheit der Gottvergessenheit verfallen, versäumen das
Gebet, denken nicht an das Grab, vergessen Allah… In die-
sem irdischen Leben erschüttern, ruinieren, ja, zerstören sie
vielleicht sogar in einer Stunde oberflächlicher Lust ein un-
endliches, ewiges Leben. Durch die Brille deiner Krankheit
siehst du dein Grab, deine künftige Wohnstatt, in die du in je-
dem Falle hinabsteigen wirst, und noch dahinter die jenseiti-
gen Wohnstätten, und verhältst dich dementsprechend. Das
besagt also, dass für dich die Krankheit Gesundheit ist, doch
bei einem Teil deiner Altersgenossen ist Gesundheit eine
Krankheit…« 

Sechstes Heilmittel (Erster Teil): Oh du über Schmerzen
klagender Kranker! Ich bitte dich: Denke an dein vergangenes
Leben und an die in den vergangenen Tagen dieses Lebens
genossenen Vergnügungen und erinnere dich an die Zeiten
der Schmerzen und Leiden! In jedem Fall wirst du entweder
»oh« oder »ach« sagen. Du wirst entweder mit Herz und
Mund sagen »Elhamdulillah« oder aber »weh« oder »ach«.
Pass auf, was dich »Elhamdulillah« sagen lässt, ist das Den-
ken an Schmerzen und Unglücksfälle, die nun aber vorüber
sind. Denn das macht innerlich froh. Und dafür dankt das
Herz. Denn der Schmerz weicht der Erleichterung. Sind
Schmerz und Unglück gewichen, lassen sie in der Seele eine
Erleichterung als Nachlass zurück. Durch Nachdenken gleich-
sam wie aufgewühlt, entströmt Erleichterung der Seele…
Danksagung gleichsam wie Tropfen. Was dich voll Sehnsucht

8



»oh« und voll Bedauern »ach« sagen lässt, sind die in der
Vergangenheit genossenen Freuden und Vergnügungen, die
einen beständigen Schmerz in der Seele zurücklassen, nach-
dem sie vergangen sind; jedesmal, wenn du an sie denkst,
wird dieser Schmerz wieder aufgewühlt… Sehnsucht und Be-
dauern fließen. So kann das unerlaubte Vergnügen eines Ta-
ges zuweilen ein Jahr lang einen Schmerz in der Seele her-
vorrufen. Und der Schmerz, den eine vorübergehende Krank-
heit von einem Tag hervorgerufen hat, bringt für viele Tage in-
nere Freude über den Lohn und dazu noch die innere Freude
darüber, dass der Schmerz vergangen und die Krankheit
überstanden ist. Denke also, dass diese zeitweilige Krankheit,
die jetzt über deinem Haupte schwebt, ihren Lohn als Ergeb-
nis und als ihr wahres Gesicht hat, sage »Das geht auch vo-
rüber. Ya Hu!« und sei dankbar, anstatt zu klagen. 

Sechstes Heilmittel (Zweiter Teil*): Oh du mein Bruder,
der du an weltliche Vergnügungen denkst und deswegen un-
ter deiner Krankheit leidest! Wenn diese Welt beständig wäre,
und es keinen Tod auf unserem Wege gäbe, und die Stürme
der Trennung und des Verfalls nicht bliesen, und keine Winter
der Seele in der unheildurchbrausten Zukunft wären, würde
auch ich mit dir zusammen deinen Zustand bedauern. Aber
die Welt wird sicherlich eines Tages zu uns sagen: »Los,
raus!«, uns sich unserem Schreien gegenüber die Ohren zu-
halten. Bevor sie uns hinauswirft, müssen wir – durch die
Krankheit gewarnt – schon von jetzt an auf unsere Liebe zu
ihr verzichten… bevor sie uns verlässt, müssen wir uns be-
mühen, sie von Herzen zu verlassen… Ja, die Krankheit er-
innert uns an all dies und sagt: »Dein Körper ist nicht aus

9

* Wir haben auf der sechsten Stufe zwei Heilmittel beschrieben, weil
uns dieser Funke von Natur aus so eingefallen ist. Und wir haben ihn
so belassen, um seinen natürlichen Charakter nicht zu verändern;
vielleicht liegt ein Geheimnis darin, das wir nicht antasten sollten.



Stein oder Eisen, sondern aus verschiedenen Substanzen zu-
sammengesetzt, welche ständig die Neigung haben, wieder
auseinanderzufallen. Gib deinen Stolz auf! Begreife deine
Schwäche! Erkenne deinen Eigentümer! Wisse um deine Auf-
gabe! Lerne, warum du in die Welt gekommen bist!«… So flü-
stert sie dir heimlich in deines Herzens Ohr. Die Freuden und
Vergnügen dieser Welt sind also unbeständig. Besonders
wenn sie unerlaubt sind, sind sie sowohl unbeständig und
leidvoll als auch sündhaft. Weine nicht, weil dir nun deine
Krankheit als Vorwand dient, deiner Vergnügungen verlustig
zu gehen. Im Gegenteil: Denke während deiner Krankheit
über die stille Anbetung, den Dienst und die Belohnung im
Jenseits nach, und versuche, froh zu sein! 

Siebentes Heilmittel: Oh du Kranker, der du die Freude
über deine Gesundheit verloren hast! Deine Krankheit lässt
den Sinn für Gesundheit als einer Gabe Gottes nicht verge-
hen, sondern belebt und verstärkt ihn. Denn was beständig
vorhanden ist, verliert seine Wirkung. Ja, die Kenner der
Wahrheit sagen sogar übereinstimmend:

»Alle Dinge erkennen sich in ihrem Gegenteil.«

Zum Beispiel: Gäbe es keine Finsternis, könnten wir Licht
nicht erkennen und es nicht genießen. Gäbe es keine Kälte,
verstünden wir die Hitze nicht, hätten wir keinen Sinn dafür.
Gäbe es keinen Hunger, fänden wir keinen Geschmack am
Essen. Gäbe es keinen Durst, verspürten wir keine Lust, Was-
ser zu trinken. Gäbe es kein Unwohlsein, empfänden wir kein
Wohlbefinden. Gäbe es keine Krankheit, hätten wir kein Ge-
spür für Gesundheit. Demgemäß möchte der allweise Schöp-
fer also, dass der Mensch Seine verschiedensten Gaben ko-
sten, jede Art Seiner Gnadenerweise schmecken solle, und

10



ihn daher stets zur Dankbarkeit anleiten. Er hat den Men-
schen mit sehr vielen Anlagen ausgestattet, damit er all die
verschiedenen, unzähligen Arten Seiner Gnadenerweise in
der ganzen Welt koste und erfahre. So wie Er Gesundheit und
Wohlbefinden gegeben hat, wird Er sicherlich auch Krankhei-
ten, Unwohlsein und Kummer geben. Ich frage dich: »Hättest
du nicht diese Krankheit in deinem Kopf, deiner Hand, deinem
Bauch, würdest du dann auch Sinn und Geschmack für die
Gabe Gottes verspüren und für die Gesundheit deines Kop-
fes, deiner Hand, deines Bauches danken? Sicherlich wür-
dest du nicht danken, ja, vielleicht noch nicht einmal daran
denken. Du würdest mit deiner Gesundheit sorglos umgehen,
sie achtlos, ja, leichtfertig aufs Spiel setzen.« 

Achtes Heilmittel:Oh du Kranker, der du an das Jenseits
denkst! Die Krankheit wäscht und reinigt wie eine Seife vom
Schmutz der Sünde. Es steht auf Grund einer »wahren Über-
lieferung« fest, dass die Krankheiten eine Buße für die Sün-
den sind. Außerdem ist in einem Hadith gesagt: »So wie von
einem Baum die reifen Früchte herunterfallen, wenn man ihn
schüttelt, so fallen auch von einem Gläubigen die Sünden ab,
wenn er in seiner Krankheit vom Fieber geschüttelt wird.«
Sünden sind für das ewige Leben wie andauernde Krankhei-
ten. Sie sind außerdem in diesem irdischen Leben wie eine
seelische Krankheit für das Herz, das Gewissen, den Geist.
Wenn du geduldig bist und nicht klagst, rettest du dich durch
diese vorübergehende Krankheit vor sehr vielen, lang andau-
ernden Krankheiten. 

Wenn du nicht an die Sünden denkst oder nichts vom Jen-
seits weißt oder Allah nicht kennst, hast du so eine fürchterli-
che Krankheit, millionenfach größer als diese deine kleine
Krankheit. Ihretwegen sollst du jammern, denn dein Herz,
dein Geist und deine Seele steht in Beziehung zu allem irdi-
schen Sein. Durch Trennung und Zerfall werden diese Bezie-

11



hungen ständig zerschnitten und dir dadurch zahllose Wun-
den geschlagen. Besonders, weil du nichts vom Jenseits
weißt, stellst du dir den Tod als das ewige Nichts vor, und es
ist scheinbar so, als sei dein wunder, kranker und zerschla-
gener Körper so groß wie die Welt. Es ist also zunächst ein-
mal nötig, deine Ansichten zurechtzurücken und ein Heilmittel
für deinen Glauben zu suchen, eine sicher wirkende Medizin
für die zahllosen Krankheiten dieses deines großen, mit zahl-
losen Wunden geschlagenen Seelenkörpers und ein Gegen-
gift, das dir sichere Genesung bringen wird. 

Der kürzeste Weg, dieses Mittel zu finden, besteht darin,
den Vorhang deiner Gottvergessenheit durch diese, deine äu-
ßerliche Krankheit zu zerreißen, damit dir dahinter das Fens-
ter deiner Schwäche und Hilflosigkeit gezeigt werde, durch
das du die Macht und Barmherzigkeit des Allmächtigen in Sei-
ner Majestät kennenlernen wirst. Ja, wer Allah nicht kennt,
lädt sich eine Welt voll Unglück auf sein Haupt. Wer Allah
kennt, dem ist die Welt von Licht und innerer Freude erfüllt. Er
empfindet sie entsprechend dem Grad, der Stärke seines
Glaubens. Unter dieser inneren Freude, der Genesung, dem
Gespür, das aus dem Glauben erwächst, wird der Schmerz
dieser winzig kleinen, äußerlichen Krankheit weggeschmol-
zen und herausgedrückt. 

Neuntes Heilmittel:Oh du Kranker, der du deinen Schöp-
fer kennst! Wenn Schmerz, Angst und Schrecken mit den
Krankheiten verbunden sind, so liegt das daran, dass manche
Krankheiten zum Tode führen. Weil der Tod – mit den Augen
eines Gottvergessenen betrachtet, äußerlich gesehen –
schrecklich ist, erregen die Krankheiten, die ihn verursachen
können, Schrecken und Panik. 

Erstens: Wisse und glaube fest daran, dass der Zeitpunkt
des Todes feststeht und nicht verrückbar ist! Die am Bette der
Schwerkranken weinten und sich dabei doch bester Gesund-

12



heit erfreuten, sind gestorben… die Schwerkranken aber fan-
den Genesung und überlebten… 

Zweitens: Der Tod ist gar nicht so schrecklich, wie es äu-
ßerlich erscheint. Wir haben in vielen Abhandlungen im Lich-
te des Weisen Qur’an mit völliger Sicherheit und in einer
Weise, die über jeden Zweifel erhaben ist, bewiesen, dass der
Tod für die Gläubigen eine Entlassung aus der Mühsal ihrer
Lebensaufgabe bedeutet… also die Befreiung von der Pflicht
zu jener Anbetung, welche in der Prüfung auf dem Welten-
platz ein Ausdruck von Bildung und Erziehung ist… ein An-
lass, neunundneunzig von hundert Freunden und Verwandten
wieder zu treffen, welche in die andere Welt gegangen sind…
also ein Fahrzeug, um in die wahre Heimat, die Wohnstatt der
ewigen Glückseligkeit einzugehen… eine Einladung heraus
aus dem Kerker dieser Welt in die Gärten des Paradieses…
dass er bedeutet, an der Reihe zu sein, aus der Freigiebigkeit
des barmherzigen Schöpfers den Lohn für seinen eigenen
Dienst zu empfangen. Da nun vom Standpunkt der Wahrheit
aus dies das Wesen des Todes ist, sollte er nicht als so
schrecklich angesehen werden, sondern – im Gegenteil – als
Beginn der Barmherzigkeit und Glückseligkeit betrachtet wer-
den. Wenn aber dennoch ein Teil der Gottesleute den Tod
fürchtet, so nicht wegen der Schrecklichkeit des Todes, son-
dern vielmehr, um durch die Fortsetzung ihrer Lebensaufgabe
noch mehr Verdienste zu erwerben. Ja, für die Gläubigen
steht der Tod an der Schwelle der Barmherzigkeit (Gottes).
Für diejenigen aber, die in die Irre gehen, ist er eine Zisterne
ewiger Finsternis. 

Zehntes Heilmittel:Oh du Kranker, der du dir unnötig Sor-
ge machst! Du machst dir Sorgen wegen der Schwere deiner
Krankheit. Diese Sorge verschlimmert noch deine Krankheit.
Wenn du also in deiner Krankheit nach Erleichterung suchst,
bemühe dich, dir keine Sorgen zu machen! Denke also an

13



den Gewinn und den Lohn deiner Krankheit, und daran, dass
sie schnell vorübergehen möge; entledige dich deiner Sorgen,
schneide die Wurzel deiner Krankheit ab! Ja, Sorge verdop-
pelt die Krankheit; unter der äußerlichen Krankheit entsteht
durch die Sorge im Herzen eine innerliche Krankheit. Auf ihr
fußt die äußerliche Krankheit, verbreitet sich weiter. Wenn
durch Ergebung, Zufriedenheit und den Gedanken an die
Weisheit hinter der Krankheit die Sorge verschwindet, wird
dieser äußerlichen Krankheit eine wichtige Wurzel abge-
schnitten, sie wird leichter, vergeht zum Teil. Besonders, wenn
durch eine Einbildung eine leichte, äußerliche Krankheit von
einem Dirhem (wenige Gramm) entstanden ist, wächst sie
durch die Sorgen um zehn Dirhem. Beseitigt man die Sorge,
vergehen neun Zehntel der Krankheit. So wie Sorge die
Krankheit verschlimmert, weil sie ein Zweifel an der Weisheit
Gottes ist, eine Kritik an dem Erbarmen Gottes, eine Klage
gegen die Barmherzigkeit des Schöpfers, so ist die Ver-
schlimmerung der Krankheit ein Schlag entgegen der ur-
sprünglichen Absicht. Ja, so wie Dankbarkeit die Gnadenga-
be vermehrt, so steigert Klage die Krankheit und das Unglück.
Außerdem ist die Sorge selbst eine Krankheit. Deren Heilmit-
tel besteht darin, die Weisheit der Krankheit zu erkennen.
Weil du also schon ihre Weisheit und ihren Gewinn erkannt
hast, trage diese Salbe auf deine Sorge auf und mach dich
frei. Statt »ach«, sage »oh«, und statt zu bedauern, sage: 

»Lobpreis und Dank sei Allah für eine jede Lage.«

Elftes Heilmittel: Oh du ungeduldiger kranker Bruder! Ob-
wohl die Krankheit dir einen Schmerz zufügt, lässt sie dich
dennoch seit dem Ende deiner vorigen Krankheit und mit dem
Ende dieser Krankheit, den Sinn für das Ideelle und mit der

14



Belohnung den Sinn für das Essenzielle verspüren. In der
Zeit, die auf den heutigen Tag, vielleicht auf die jetzige Stun-
de folgt, gibt es keine Krankheit mehr und sicherlich aus dem
Nichts auch keinen Schmerz. Wo kein Schmerz ist, gibt es
auch kein Bedauern… Weil du dich auf der falschen Spur be-
wegst, bildest du dir etwas ein und wirst ungeduldig. Denn
weil die äußeren Erscheinungen während der gesamten vor
dem heutigen Tag liegenden Zeiten einer Erkrankung vorü-
bergegangen sind, ist zugleich auch der Schmerz vorüber;
geblieben ist die Belohnung, die in ihr enthalten war und die
Freude an ihrem Ende. Sie müssen dir Gewinn und Freude
schenken. Stattdessen aber in Ungeduld und Trauer an sie zu
denken, ist Wahnsinn. Die kommenden Tage sind noch nicht
gekommen… Jetzt schon an sie zu denken, an einen Tag, der
nicht ist, und eine Krankheit, die es nicht gibt, einen Schmerz,
den es nicht gibt, sich einzubilden und darüber nachzuden-
ken, Ungeduld und Trauer darüber zu zeigen, dem Nicht-Sein
auf drei Stufen des Nicht-Seins den Anstrich des Seins zu ver-
leihen, was ist das, wenn nicht Wahnsinn? Also nochmals: In
Anbetracht dieser Tatsache, ist das, was in einer Stunde sein
wird, noch irreal: Die Zeit ist irreal, die Krankheit ist irreal, der
Schmerz ist irreal. Zerstreue also nicht alle Streitkräfte deiner
Geduld, die dir Gott der Gerechte anvertraut hat, zur Rechten
und zur Linken, sondern konzentriere sie in dieser Stunde ge-
gen deinen Schmerz und sage »Ya Sabur!«und harre aus. 

Zwölftes Heilmittel: Oh du Kranker, dem wegen deiner
Krankheit Anbetung und Rezitation versagt bleiben und der du
wegen deiner Versagung betrübt bist! Wisse, dass es auf
Grund eines Hadith feststeht! »Ein frommer Gläubiger, der
wegen seiner Krankheit die täglichen Rezitationen nicht zu
beten vermag, erwirbt während der Zeit seiner Krankheit den-
noch deren Verdienste.« Für einen Kranken, der das Pflicht-
gebet so weit wie möglich verrichtet, gilt während der Zeit ei-

15



ner schweren Erkrankung die Krankheit als Ersatz für die
unterbliebenen Sunna-Gebete – und zwar als ein aufrichtiges
Gebet! – wenn er geduldig ist, sich (Gott) anvertraut und die
Pflichtgebete verrichtet. Dennoch lässt die Krankheit den
Menschen seine Schwäche und Hilflosigkeit empfinden. Sie
bewirkt, dass er in seiner Schwäche und Hilflosigkeit, ausge-
sprochen mit seinen Worten oder unausgesprochen mit sei-
nen Taten, sein Gebet darbringt. Gott der Gerechte hat dem
Menschen eine grenzenlose und eine unendliche Hilflosigkeit
gegeben, damit er beständig am Throne Gottes Zuflucht su-
che, zu Ihm flehend und betend:

»Sprich: Mein Herr würde sich nicht um euch kümmern, wäre es nicht
um eures Gebetes willen.« (Sure 25, 77)

Nämlich: »Wenn ihr nicht betet, welchen Wert habt ihr dann
noch?« Entsprechend dem Geheimnis dieses Verses ist die
Krankheit eine Ursache des innigen und flehentlichen Gebe-
tes, das der verborgene Sinn der Erschaffung des Menschen
ist und der Grund seines Wertes. Von diesem Standpunkt aus
betrachtet, ist es erforderlich, nicht zu klagen, sondern Allah
zu danken und den Hahn des Gebetes, den die Krankheit ge-
öffnet hat, nicht zu schließen, nachdem man seine Gesund-
heit wieder erlangt hat. 

Dreizehntes Heilmittel:Oh du bedauernswerter Mann, der
du über deine Krankheit klagst! Für manche ist eine Krankheit
eine bedeutende Fundgrube, ein besonders kostbares Ge-
schenk Gottes. Jeder Kranke kann sich vorstellen, dass seine
eigene Krankheit von dieser Art sei. Es ist nun einmal die
Stunde des Todes ungewiss. Gott der Gerechte hat dem Men-
schen, um ihn vor der völligen Verzweiflung und vor der völli-
gen Gottvergessenheit zu bewahren, und damit Er ihn zwi-

16



schen Angst und Hoffnung im Gleichgewicht halte, und jener
sowohl Diesseits als auch Jenseits im Auge behalte, in Seiner
Weisheit die Stunde des Todes verborgen. Es kann nun ein-
mal zu jederzeit die Stunde des Todes kommen. Wenn sie
den Menschen in seiner Gottvergessenheit ergreift, kann ihm
das für sein ewiges Leben sehr zum Nachteil gereichen. Die
Krankheit lässt die Gottvergessenheit von ihm weichen und
ihn an das Jenseits denken, bringt ihm den Tod zur Erinne-
rung, bereitet ihn auf diese Weise vor. Was für einen großen
Gewinn erhält er so! In zwanzig Tagen erreicht er eine Stufe,
die er in zwanzig Jahren nicht erreicht hätte. Hierfür ein kur-
zes Beispiel: 

Unter unseren Freunden – Allah erbarme sich ihrer! – wa-
ren zwei Jungen. Der eine war Ilamali Ssabri, der andere Is-
lamköylü Wesirsade Mustafa. Unter meinen Schülern konnten
diese beiden nicht lesen und schreiben. Trotzdem habe ich
sie zu meinem Erstaunen in ihrer Aufrichtigkeit in Dienst und
Glauben immer in vorderster Reihe gesehen!… Den verbor-
genen Sinn kannte ich damals noch nicht. Nach ihrem Tode
verstand ich ihn. Jeder von ihnen hatte eine schwere Krank-
heit. Diese Krankheit leitete sie auf dem rechten Weg. Im
Gegensatz zu den anderen Jungen, die gottvergessen waren,
und ihre pflichtgemäßen Gebete vernachlässigten, fand man
bei ihnen in hohem Maße ernste Gottesfurcht und Eifer für ih-
ren wichtigen Dienst, sowie eine Haltung, die ihnen für das
Jenseits zum Segen wurde. Möge es Allah gefallen, ihnen für
die Anstrengungen dieser zwei Jahre Krankheit Millionen von
Jahren ewig glückseligen Lebens zu verleihen! Ich verstehe
jetzt, dass das Gebet, das ich manchmal für ihre Gesundheit
dargebracht habe, im Hinblick auf die Welt ein schlechtes Ge-
bet war. Möge Allah dieses mein Gebet für ihre Gesundheit im
Jenseits angenommen haben!

So haben diese zwei Personen nach meiner Überzeugung

17



einen solchen Gewinn erhalten, einen solchen Verdienst, wie
sie ihn in einem zehnjährigen Leben voll Gottesfurcht nicht
hätten erwerben können. Hätten diese beiden wie ein Teil der
Jugendlichen auf ihre Jugend und Gesundheit vertraut, sich
gottvergessend in Ausschweifungen geworfen, dann hätte
auch der Tod sie genau in diesem ihrem Sündenpfuhl beob-
achtet und ergriffen, und sie hätten ihre Gräber statt in eine
Schatzkammer des Lichts in eine Grube von Schlangen und
Skorpionen verwandelt.

Weil also Krankheiten einen solchen Gewinn bringen, sollte
man nicht über sie klagen, sondern in Ergebung, Geduld, ja,
sogar in Dankbarkeit auf die Barmherzigkeit Gottes vertrauen. 

Vierzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, über dessen Au-
gen sich der Vorhang der Nacht herniedergesenkt hat! Wenn
du wüsstest, welches Licht dem Gläubigen erstrahlt, und was
für ein geistiges Auge er besitzt – hinter dem Vorhang, der
sich über seine Augen gesenkt hat – du müsstest »hundert-
tausendmal Dank dem barmherzigen Herrn!« sagen. Ich will
dir das durch ein Erlebnis erklären. Wie eine lindernde Salbe
biete ich es dir an.

Eines Tages erblindete die Tante meines Dieners Süleyman
aus Barla, der mir acht Jahre in voller Hingabe und Treue ge-
dient hatte. Ich hatte niemals etwas an ihm auszusetzen ge-
habt. Diese aufrichtige Frau sagte zu mir: »Bete für mich, da-
mit meine Augen geöffnet werden.« Und dabei meinte sie es
mit mir hundertmal besser als mir zukam. Sie passte mich an
der Tür der Moschee ab. So machte ich mich denn zum Für-
sprecher dieser guten Frau in ihrer tiefen und aufrichtigen
Gläubigkeit und betete inständig: »Herr, erkenne ihre aufrich-
tige Frömmigkeit an und öffne ihre Augen.« Zwei Tage später
kam ein Augenarzt aus Burdur und öffnete ihre Augen. Vierzig
Tage später schlossen sich ihre Augen abermals. Ich war sehr
betroffen. Ich betete viel… Möge Allah diese Gebete für sie im

18



Jenseits annehmen! Es wäre sonst dieses mein Gebet für sie
ein sehr schlechtes und völlig falsches Gebet gewesen. Denn
bis zu ihrem Ableben blieben ihr noch vierzig Tage. Nach vier-
zig Tagen – Allah möge sich ihrer erbarmen! – verschied sie.

Also anstatt vierzig Tage lang Barlas trauernde Weinberge
mit den betrübten Augen des Alters zu betrachten, durfte die
Verstorbene nun im Grabe vierzigtausend Tage die Weinber-
ge des Paradieses schauen. Denn ihr Glaube war stark und
ihre Aufrichtigkeit fest. Ja, ein Gläubiger vermag, wenn sich
der Vorhang über seine Augen herniedersenkt, und er mit ver-
schlossenen Augen ins Grab steigt, über seine Stufe hinaus
und bei weitem mehr als die übrigen Bewohner des Grabes
die Welt des Lichtes zu schauen, wie wir in dieser Welt viele
Dinge sehen… die blinde Gläubige nicht sehen. Im Grabe se-
hen diese Blinden, wenn sie im Glauben verstorben sind, ent-
sprechend ihrer Stufe mehr als die übrigen Bewohner des
Grabes. Sie schauen wie mit einem weitreichenden Fernglas
– ihrer Stufe entsprechend – aus dem Grabe die Gärten des
Paradieses, wie in einem Film. 

Wenn du also geduldig und dankbar bist, kannst auch du
ein solches innerliches Auge hinter dem Vorhang vor deinen
äußerlichen Augen finden, ein Auge, das so voll ist von Licht
und welches in das Paradies über den Himmeln hinüberblick
und es betrachtet, auch wenn du unter der Erde liegst. So ist
also der Augenarzt, der diesen Vorhang vor deinen Augen
aufzuheben vermag, dich mit diesen Augen schauen lässt,
der Weise Qur’an. 

Fünfzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, der du ächzt und
stöhnst! Betrachte nicht das Äußerliche deiner Krankheit und
sage nicht »ach!«. Betrachte ihren Sinn und sage »oh!«.
Wenn Krankheit nicht etwas Schönes bedeuten würde, hätte
der Schöpfer in Seiner Barmherzigkeit Seinem vielgeliebten
Diener und Anbeter nicht die Krankheiten gegeben. Ja, eine

19



Echte Überlieferung sagt sogar: 

Das heißt: »Diejenigen, welche am stärksten von Unglück
und Mühsal geplagt sind, sind diejenigen, welche auch die
besten und vollkommensten unter den Menschen sind.« Allen
voran der Dulder Hiob (Friede sei mit ihm), die Propheten,
dann die Heiligen und danach alle Rechtschaffenen betrach-
teten die Krankheiten, unter denen sie zu leiden hatten, als
wahre Anbetung und ein Geschenk der Barmherzigkeit (Got-
tes), und dankten in Geduld. Sie haben sie wie eine Operation
angesehen, die von dem barmherzigen Schöpfer, dem Erbar-
mer ausgeht. Oh du Kranker, der du »ach!« und »weh!«
schreist!, wenn du in die Schar der Erleuchteten eingereiht
werden möchtest, sei geduldig und dankbar! Wenn du aber
anklagst, werden sie dich nicht in ihre Gemeinschaft aufneh-
men. Du wirst in die Grube der Gottvergessenen stürzen…
Du wirst einen dunklen Weg gehen. Ja, ein Teil der Krankhei-
ten, welche zum Tode führen, gilt als ein Martyrium der Seele
und verleiht einen Grad von Heiligkeit, der dem eines Beken-
ners entspricht. Kurzum: 

Es gibt besonders gesegnete Krankheiten, wie solche, die
bei Geburt eines Kindes auftreten*, Ertrinken, Verbrennen,
Bauchhöhlenvereiterung sowie Seuchen, die mit dem Tode
den Grad der Heiligkeit verleihen. Und weil die Krankheit die
Liebe zur Welt und das Interesse an ihr schwächt, mildert sie
den Schmerz, der für Weltleute wegen der mit dem Tod ver-
bundenen Trennung von der Welt besonders traurig und bitter
ist, ja, lässt den Tod zuweilen sogar herbeisehnen.

Sechzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, der du dich über
Langeweile beklagst! Krankheit lehrt tiefe Hochachtung und
erzieht zu innigem Mitleid, zwei sehr gute Eigenschaften, die

20



für das menschliche Gemeinschaftsleben von ganz besonde-
rer Wichtigkeit sind. Denn sie bewahren ihn vor der Selbstzu-
friedenheit, die den Menschen zu Unbarmherzigkeit und
Grausamkeit führt. Denn:

»Fürwahr ist der Mensch rebellisch und denkt, er sei sich selbst
genug.« (Sure 96, 6-7)

Der Sinn dieser Qur’anverse lehrt, dass eine eigensinnige
Seele, die sich in einem aus Gesundheit und Wohlbefinden
entstandenem Zustand der Selbstzufriedenheit befindet, kein
Gefühl der Achtung mehr gegenüber der Hochachtung gebie-
tenden Brüderlichkeit verspürt. Auch empfindet sie nicht die
geschuldete Barmherzigkeit und Güte gegenüber denjenigen,
die unter Unglück und Krankheit leiden. Sobald er aber krank
wird, begreift er unter dieser Krankheit seine Schwäche und
Armseligkeit, und bezeigt seinen Brüdern die gebührende
Hochachtung. Er empfindet Achtung gegenüber den gläubi-
gen Brüdern, die kamen, ihn zu besuchen oder ihm zu helfen.
Und er empfindet Erbarmen gegenüber denen, die vom Un-
glück geplagt sind, jene aus mitmenschlichem Empfinden ent-
standene mitmenschliche Güte, die zugleich einer der wich-
tigsten Charakterzüge des Islam ist. Er vergleicht die Leiden-
den mit sich selbst. Sie tun ihm von ganzem Herzen leid, er
erbarmt sich ihrer, hilft ihnen, wo er kann, zumindest durch
sein Gebet, besucht sie zumindest nach islamischem Brauch,
um sich nach ihrem Befinden zu erkundigen, und erwirbt so
einen Verdienst. 

Siebzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, der du darüber
klagst, dass du wegen deiner Krankheit keine guten Werke
mehr tun kannst! Sei dafür dankbar, dass dir die Krankheit die
Türe zu guten Werken geöffnet hat, die frei sind von allen

21



Hintergedanken! Krankheit ist das wichtigste Fahrzeug zur
Annahme seiner Gebete für einen Kranken und für die, die ihn
um des Wohlgefallens Gottes pflegen, zusammen mit den
Verdiensten, die sie beständig erwerben. Ja, Kranke zu pfle-
gen ist für Gläubige ein hohes Verdienst. Sich nach dem
Wohlergehen der Kranken zu erkundigen und sie zu besu-
chen, ohne ihnen lästig zu fallen, ist ein »lobenswerter
Brauch« und eine Buße für die Sünden. Es gibt ein Hadith, die
sagt: »Bittet die Kranken um ihr Gebet, denn ihre Gebete wer-
den angenommen.« Besonders dann, wenn der Kranke ein
Verwandter ist, der eigene Vater oder die eigene Mutter, ist
der Dienst an ihnen bedeutsam wie ein Gottesdienst und birgt
in sich bedeutsamen Lohn. Das Herz der Kranken zufrieden-
zustellen, ihnen Tröstung zu bringen, ist wie ein bedeutsames
Almosen. Glücklich ist der Sohn, der sich um Vater und Mut-
ter in ihrer Krankheit kümmert, ihre empfindsamen Herzen zu-
friedenstellt, und sie um ihre Gebete bittet. Ja, vor jenem treu-
en Bild, das die Haltung eines Sohnes, der in völliger Hoch-
achtung und selbstloser Liebe, wie sie eines Sohnes würdig
sind, die selbstlose Liebe seiner Eltern, welche die am höchs-
ten zu achtende Grundlage menschlichen Gemeinschaftsle-
bens ist, in den Tagen ihrer Krankheit erwidert, und menschli-
che Erhabenheit und Größe zeigt, rufen sogar auch die Engel
»Masha-a’llah , Barek-a’llah!« rühmend und preisend aus. Es
gibt tatsächlich während einer Krankheit sehr angenehme und
erfreuliche Genüsse, welche durch die selbstlose Liebe, das
Mitleid und die Barmherzigkeit um ihn herum sichtbar werden,
und den Schmerz der Krankheit zu nichts werden lassen. 

Dass sein Gebet angenommen wird, ist für einen Kranken
eine Angelegenheit von einiger Wichtigkeit. 

Ich habe seit dreißig, vierzig Jahren um die Heilung von ei-
ner Krankheit, die Rheuma heißt, gebetet. Ich habe verstan-
den, dass die Krankheit geschickt wurde um des Gebetes

22



willen… Ich habe verstanden, dass das Gebet erst im Jen-
seits seine Frucht bringt, weil das Gebet nicht durch das Ge-
bet, d.h. das Gebet nicht durch sich selbst aufgehoben wer-
den kann*. Die Krankheit ist auch selbst eine Art Anbetung,
und der in ihr seine Schwäche begreift, nimmt am Throne Got-
tes seine Zuflucht. Es kam mir deshalb während der dreißig
Jahre, die ich um Genesung betete, ohne dass mein Gebet
äußerlich sichtbar angenommen worden wäre, niemals in den
Sinn, das Gebet aufzugeben. Denn Krankheit ist eine Zeit des
Gebetes, Heilung nicht die Folge des Gebetes. Wenn also der
barmherzige Arzt und Herr Genesung schenkt, schenkt Er sie
aus Seiner Fülle. Wenn aber das Gebet nicht in der von uns
gewünschten Form erhört wurde, kann man nicht sagen, es
sei nicht angenommen worden. Der allweise Schöpfer weiß
es besser und schenkt zu unserem Wohlergehen, was uns
zum Besten dient. Manchmal verwandelt Er ein dem Welt-
lichen zugewandtes Gebet, erhört es um unseres Heiles
willen im Jenseits… und solcherart nimmt Er es an. Wie dem
auch immer sei… Ein Gebet, das durch das Geheimnis der
Krankheit an Reinheit gewinnt, ist besonders dann, wenn es
aus Armseligkeit, Schwäche und dem Gefühl der Blöße und
Bedürftigkeit erwächst, nahe daran, angenommen zu werden.
Krankheit wird so zum Angelpunkt der Reinheit eines solchen
Gebetes. Sowohl der fromme Kranke als auch die Gläubigen,
welche ihn pflegen, sollten die Möglichkeit zu einem solchen
Gebet wahrnehmen.

Achtzehntes Heilmittel: Oh du Kranker, der du aufgehört
hast zu danken und begonnen hast zu klagen! Die Klage ent-
steht aus einem Rechtsanspruch. Es ist keines deiner Rech-

23

* Ja, manche Krankheit dient dem Gebet als Existenzgrundlage.
Diente das Gebet der Krankheit als Grundlage für deren
Nichtexistenz, dann wäre die Existenz des Gebetes die Grundlage für
seine eigene Nichtexistenz. Das aber ist unmöglich.



te verletzt worden, sodass du zu klagen hättest. Ja, es gibt
noch viele Dankansprüche, deren Erfüllung du noch nicht
nachgekommen bist. Ohne den Rechtsanspruch Gottes, des
Gerechten zu erfüllen, versuchst du, dir dein Recht einzukla-
gen, so als ob du selber Ihm gegenüber einen Rechtsan-
spruch hättest. Du darfst nicht aufschauen zu denen, die sich
auf einer höheren Stufe befinden als du und gesund sind, und
dich dabei beklagen. Deine Aufgabe besteht vielmehr darin, in
Dankbarkeit auf jene hilflosen Kranken hinunterzublicken, die
sich hinsichtlich deines eigenen Gesundheitszustandes eine
Stufe unter dir befinden. Hast du dir deine Hand gebrochen,
schaue auf jene, die ihre Hand verloren haben! Fehlt dir ein
Auge, schaue auf die Blinden, die gar keine Augen haben!
Danke Gott! Es gibt niemanden, der das Recht hätte, auf
Gnadengaben zu schauen, die über ihn selbst hinausreichen.
Im Unglück hat jedermann lediglich das Recht, auf diejenigen
zu schauen, die sich – vom Standpunkt seines eigenen Un-
glücks aus betrachtet – unter ihm befinden, um dankbar zu
sein. Dieses Geheimnis wurde in einigen Abhandlungen mit
einem Beispiel erklärt. Es folgt hier eine kurze Zusammenfas-
sung:

Ein Herr lässt einen bedauernswerten Menschen in einem
Minarett emporsteigen. Auf jeder Stufe des Minarettes erweist
er ihm jeweils wieder eine andere Wohltat, überreicht ihm ein
Geschenk. Und auch als er ganz oben angekommen ist, legt
er ihm noch ein besonders großes Geschenk in den Arm…
Doch wenn nun dieser ungehobelte Kerl alle die Geschenke
vergisst, die er auf diesen Stufen empfangen hat, und – ob-
wohl er eigentlich für diese verschiedenen Geschenke ein
Gefühl aufrichtiger Dankbarkeit zum Ausdruck bringen sollte –
diese geringschätzt und ohne zu danken nach oben schaut
und sagt: »Ach wenn doch dieses Minarett noch höher wäre,
könnte ich noch höher hinaufsteigen! Warum ist es denn nicht

24



so gewaltig hoch wie dieser Berg oder ein anderes Mina-
rett?«, und zu klagen begänne, was wäre das doch für eine
große Undankbarkeit und Ungerechtigkeit! Desgleichen gilt:
Der Mensch trat aus dem Nichtsein ins Dasein. Er blieb nicht
Stein. Er blieb nicht Baum. Er blieb nicht auf der Stufe eines
Tieres stehen. Er wurde Mensch. Er wurde Muslim. Er erfreu-
te sich lange Zeit seiner Gesundheit. Es erging ihm wohl. Ob-
gleich er damit Gnadengaben in hohem Maße erhalten hatte,
entglitten sie wieder seinen Händen durch manche Störungen
oder, weil er sich einiger Gnadengaben wie Gesundheit und
Wohlergehen nicht würdig erwiesen hatte, oder durch seine
Böswilligkeit, durch Missbrauch oder seine Hand vermochte
sie nicht mehr zu erreichen. Nun klagt er, zeigt sich ungedul-
dig, sagt: »Was habe ich getan, dass mir solches widerfuhr?«
und kritisiert mit dieser Haltung Gott den Herrn. Das ist
schlimmer noch als eine äußerliche Krankheit, eine Erkran-
kung der Seele. Ähnlich wie ein Kämpfer, der mit gebrochener
Hand weiter kämpft, verschlimmert er sein Übel noch durch
seine Klage. 

»Sie sagen, wenn ein Übel sie schlägt: Von Allah sind wir und zu Ihm
werden wir wieder zurückkehren.« (Sure 2, 156)

Vernünftig ist, wer mit diesem Geheimnis sich in Geduld er-
gibt, bis diese Krankheit ihre Aufgabe erfüllt hat und vorüber-
geht…

Neunzehntes Heilmittel:Alle Namen Gottes, der vollkom-
men ist in Seiner Schönheit, sind, wie der Titel »Die schön-
sten Namen« Gottes, des Einzigartigen, anzeigt, vollendet
und schön. Innerhalb des Seins aber ist das Leben der fein-
ste, schönste, umfassendste Spiegel der Einzigartigkeit (Got-
tes). Der Spiegel der Schönheit ist schön. Der Spiegel, wel-

25



cher den Wert der Schönheit aufzeigt, verschönert sich, denn
was an Schönheit in diesen Spiegel hineinfällt, ist schön. So
ist auch das, was ins Leben hineinkommt, vom Standpunkt
der Wahrhaftigkeit betrachtet, schön. Denn es zeigt die schö-
nen Ornamente der schönen Namen (Gottes), die schön sind.
Das Leben, verliefe es in Gesundheit und stetem Wohlerge-
hen, wäre eintönig, die Spiegelung unvollständig. Ja, es wäre
in dieser Hinsicht wie nichtig, gleichsam eine Negation, ließe
Hohlheit empfinden und Langeweile aufkommen. Der Wert
des Lebens würde gemindert. Der Sinn des Lebens würde in
Langeweile verkehrt. Der Mensch in seiner Langeweile wirft
sich entweder in Ausschweifungen oder in Vergnügungen, da-
mit die Zeit rascher vergehe. Wie eine Zeitspanne, die er im
Gefängnis verbringen muss, betrachtet er die Zeitspanne sei-
nes Lebens mit feindseligen Augen, möchte die Zeit totschla-
gen, damit sie ihm rascher vergehe. Doch ein Leben, das
ständig sich wandelt und niemals sich gleicht, das wie eine
Reise ständig in Aufbruch und Bewegung abrollt, lässt seinen
Wert verspüren, lässt Sinn und Bedeutung der (Lebens)zeit
erkennen…

Wäre es auch in Mühen und Plagen, man wollte nicht, dass
das Leben vergeht. Er sagt nicht in seiner Langeweile: »Ach
Gott, die Sonne ist noch immer nicht untergegangen! Die
Nacht ist noch immer nicht vorüber! Oh Gott, mein Gott!« Ja,
frage einmal einen sehr reichen Herrn, der in einem luxuriös
eingerichteten Hause müßig auf seinem Sofa liegt: »Wie ist
Ihr geschätztes Befinden?« Sicherlich wird er dir mit betrübter
Miene antworten: »Ach Gott, die Zeit will nicht vergehen!
Komm, wir spielen Scheschbesch oder lass uns irgendeinen
anderen Zeitvertreib finden!«… Oder du bekommst Anklagen
zu hören, die aus Gier und Geiz erwachsen sind, wie: »Die-
ses oder jenes fehlt mir noch« oder: »Ach, hätte ich doch
noch diese Sache erledigt!« Frage dagegen einmal einen ar-

26



men, geplagten Menschen, einen, der sich schwer mühen
und anstrengen muss: »Wie geht es Dir?« Wenn er seine fünf
Sinne beieinander hat, wird er dir antworten: »Gott sei Dank!
Mir geht es gut. Ich habe Arbeit. Vergingen die Tage nicht so
schnell, könnte ich diese Arbeit noch zu Ende bringen! Die
Zeit vergeht schnell, steht nicht still. Das Leben vergeht. Ich
habe ja wirklich meine Mühe, aber das vergeht auch. Es ver-
geht alles so rasch.« Damit wird er dir zu verstehen geben,
wie wertvoll das Leben für ihn ist, mit dem Ausdruck des Be-
dauerns über seine Vergänglichkeit! Das heißt, er vermag un-
ter Mühen und Plagen sein Leben zu genießen und dessen
Wert zu verstehen. Gesundheit und Wohlbefinden dagegen
machen das Leben bitter, sodass man sein Ende herbeisehnt.

Ach mein kranker Bruder! Wisse, dass – wie wir bereits in
anderen Abhandlungen ausführlich und auf unwiderlegbare
Weise bewiesen haben – die Wurzel und Hefe des Übels, des
Bösen, ja, sogar der Sünde das Nichtsein ist. Das Nichtsein
aber ist das Böse, die Finsternis. Zustände wie gelangweilte
Ruhe, Schweigen, Stille, Stillstand führen zur Langeweile, weil
sie nahe am Nichtsein, dem Nihilismus liegen, weil sie die
Finsternis des Nichtseins spürbar werden lassen. Was aber
Bewegung und Veränderung betrifft, so sind sie das Sein, las-
sen sie »Sein« empfinden. Sein aber ist reine Güte, Licht.
Nun ist aber die Wahrheit folgende: Die Krankheit, die du
hast, dient dazu, dein kostbares Leben zu reinigen, zu festi-
gen, zu erhöhen und zu entfalten und alle Funktionen des
menschlichen Körpers anzuregen, das erkrankte Organ hel-
fend und heilend zu unterstützen sowie die Ornamente aller
der verschiedenen Gottesnamen des Meisters und Arztes auf-
zuzeigen. Für alle diese und noch viele andere Aufgaben wur-
de diese Krankheit – gleichsam wie ein Gast – in deinen Kör-
per gesendet. Insha-a’llah , dass sie ihre Aufgabe rasch be-
endet und vorübergeht! Dann wird sie zu deinem Wohlerge-

27



hen sagen: »Komm her! Bleibe statt meiner für immer hier! Er-
fülle diese Aufgabe! Dieses Haus ist dein. Bleibe darin nach
deinem Wohlgefallen!« 

Zwanzigstes Heilmittel:Oh du Kranker, der du eine Arznei
gegen deinen Kummer suchst! Es gibt zwei Arten von Krank-
heiten. Die eine Art sind die tatsächlichen, die andere Art sind
die eingebildeten Krankheiten. Was die Art der tatsächlichen
Krankheiten betrifft, so hat der Erhabene, der Weise, der Hei-
lende in Seiner großen Apotheke, die der Erdball ist, für jedes
Leiden ein Heilmittel aufbewahrt. Was aber diese Heilmittel
betrifft, so ist das Leiden für sie notwendig. Allah hat für jedes
Leiden eine Arznei geschaffen. Ein Mittel zur Behandlung zu
gebrauchen, ist erlaubt. Doch sollte man dessen Wirkung und
die Heilung von Gott dem Gerechten erwarten. So wie Er die
Arznei gegeben hat, so wird Er auch Heilung geben… Sich an
die Anweisungen geschulter und gläubiger Ärzte zu halten, ist
ein bedeutendes Heilmittel. Die meisten Krankheiten entste-
hen durch Missbrauch, Unmäßigkeit, Maßlosigkeit, Lasterhaf-
tigkeit, Ausschweifung und Unvorsichtigkeit. Der gläubige Arzt
wird dem Kranken sicherlich im Rahmen dessen, was (im Is-
lam) erlaubt ist, einen Rat erteilen oder ihm etwas verbieten.
Er wird ihm Missbrauch und Maßlosigkeit verbieten und ihm
Trost geben. Der Kranke, der auf diese Ratschläge und Trö-
stungen vertraut, wird für seine Krankheit Erleichterung fin-
den, und nach seiner Beklemmung froh und frei atmen kön-
nen. 

Was aber die nur eingebildeten Krankheiten betrifft, so ist
ihr wirksames Heilmittel, ihnen keine Bedeutung beizumes-
sen. Misst du ihnen eine Bedeutung bei, wachsen sie, blähen
sich auf. Misst du ihnen keine Bedeutung bei, schrumpfen sie,
lösen sich auf. Ähnlich, wie wenn du ein Bienenvolk aufstörst,
und die Bienen dir um den Kopf schwirren. Bleibst du unbe-
teiligt und ruhig, zerstreuen sie sich. Genauso vergrößert sich

28



ein Seil, das im Dunkeln vor deinen Augen pendelt, wenn du
ihm eine Bedeutung in deiner Einbildung beimisst. Es macht
sogar, dass du wie im Wahnsinn fliehst. Misst du ihm keine
Bedeutung bei, siehst du, dass ein einfaches Seil keine
Schlange ist, und lachst über die Panik, die dich ergriffen hat-
te. Besteht eine eingebildete Krankheit lange Zeit fort, ver-
wandelt sie sich in eine echte. Einbildung ist für sensible Men-
schen eine schlimme Krankheit. Sie bauen aus einem Sa-
menkorn eine Kuppel. Ihre Geisteskräfte werden zerbrochen.
Besonders, wenn jemand in die Hände jener unbarmherzigen,
halbgebildeten oder verständnislosen Doktoren gerät, ver-
schlimmert sich noch seine Einbildung. Handelt es sich dabei
um einen Reichen, verliert er ein Vermögen. Und wenn nicht
dies, dann den Verstand oder die Gesundheit.

Einundzwanzigstes Heilmittel:Mein kranker Bruder! Dei-
ne Krankheit ist ein äußerliches Leiden. Es umgibt dich aber
auch eine bedeutsame innere Freude, welche die Auswirkun-
gen dieses äußerlichen Leidens auszugleichen vermag. Denn
du hast Vater, Mutter und Verwandte. Ihre seit langem ver-
gessenen, doch so willkommenen Zärtlichkeiten erwachen
wieder, zusammen mit den liebevollen Blicken, wie du sie in
deiner Kindheit erfahren hast und nun wieder neu erfährst.
Die vielen Erweise der Freundschaft, die sie dir heimlich und
im Verborgenen erbracht haben, erlebst du nun – ausgelöst
durch deine Krankheit – in neuerlicher Zuwendung. Und si-
cherlich erscheint dir neben all dem dieses dein äußerliches
Leiden als nur gering. Die Herren, denen zu dienen du dich
gerühmt hattest und deren Gunst zu erwerben du bemüht
warst, erweisen dir infolge deiner Krankheit die Dienste ihrer
Barmherzigkeit. So bist du der Herr deiner Herren geworden.
Zudem hast du die humanitären Gefühle der Menschheit und
die Zärtlichkeit des Menschengeschlechtes zu dir selbst her-
angezogen und aus dem Nichts hilfreiche Kameraden und

29



zärtliche Freunde gewonnen. Des Weiteren hast du auch von
deiner Krankheit nach vieler, mühevoller Arbeit den Befehl er-
halten, jetzt aber einmal eine Pause einzulegen, ruhst dich
nun aus… Sicherlich sollten dich deine – im Vergleich zu den
damit verbundenen inneren Wohltaten – so geringen Leiden
dazu anhalten, nicht zu klagen, sondern zu danken. 

Zweiundzwanzigstes Heilmittel:Oh du Bruder, der du von
schlaganfall-ähnlichen Krankheiten betroffen bist! Zunächst
einmal darf ich dir verkünden, dass Schlaganfälle für die
Gläubigen gesegnet sind. Das habe ich vor langer Zeit von
den Heiligen gehört; denn ich kannte dieses Geheimnis noch
nicht. Das Geheimnis kam auf folgende Weise in mein Herz:
Die Gottesleute, wenn sie Gott, den Gerechten erreichen
wollten, beachteten, um sich vor den gewaltigen geistigen
Gefahren dieser Welt zu retten und sich das ewige Heil zu si-
chern, folgende beide Grundprinzipien: 

Erstens: Die Vergegenwärtigung des Todes. Das heißt: Sie
bemühten sich in der Weise um das ewige Leben, dass sie an
die Vergänglichkeit dieser Welt dachten und sich selbst als ei-
nen, der darin einen auch nur vorübergehenden Gastauftrag
hat. 

Zweitens: Um sich vor den Gefahren ihrer triebhaften See-
le und den blinden Empfindungen (ihrer uneinsichtigen Hal-
tung) zu erretten, fasteten sie und kasteiten sich vierzig Tage
lang wie die Novizen, um ihre triebhafte Seele abzutöten. Oh
du Bruder, der du die Hälfte deiner Körperfunktionen einge-
büßt hast! Diese zwei Grundprinzipien, die dich schnell und
leicht zum Heile führen, sind dir in den Schoß gefallen. Der
Zustand deines Körpers gemahnt dich ständig an das Ende
alles Diesseitigen und die Vergänglichkeit des Menschen. Die
Welt kann dich nicht mehr ersticken, die Gottvergessenheit
deine Augen nicht mehr verschließen. Einen nun mehr halben
Menschen kann seine triebhafte Seele sicherlich nicht mehr

30



durch schändliche Neigungen und fleischliche Gelüste ver-
führen; er wird rasch von der Plage jener Begierde errettet.

So kann ein Gläubiger durch das Geheimnis des Glaubens,
der Ergebung und des Vertrauens (auf Gott) aus einer so
schweren Krankheit wie einem Schlaganfall in kurzer Zeit den
gleichen Nutzen ziehen wie die Heiligen aus ihren Kasteiun-
gen. So erscheint dir dann diese schwere Krankheit nur mehr
als gering. 

Dreiundzwanzigstes Heilmittel: Oh du Kranker, der du
hilflos in der Fremde bist und niemanden hast! Wenn du in der
Fremde zugleich auch krank bist, niemanden hast und sich
nun selbst in den härtesten Herzen ein Mitleid dir gegenüber
regt, und wenn du nun so die Blicke derer, die mit dir fühlen,
auf dich lenkst, wirst du dann nicht etwa auch den Blick des-
sen, der sich selbst zu Beginn jeder Sure des Qur’an mit dem
Attribut »der Erbarmer, der Barmherzige« vorstellt, und der
mit einem Funken Seiner Zärtlichkeit in allen Müttern für alle
Kinder mit dieser wunderbaren Zärtlichkeit sorgen lässt, der
jeden Frühling durch eine Manifestation Seiner Barmherzig-
keit das Antlitz der Erde wieder neu mit Seinen Gnadengaben
erfüllt, der im ewigen Leben des Paradieses in all Seiner
Schönheit eine Manifestation Seiner Barmherzigkeit ist, die-
sen Blick des barmherzigen Schöpfers, dem du im Glauben
verbunden bist, und den du anerkennst, indem du in deiner
Krankheit und Schwäche unausgesprochen zu Ihm flehst, in
dieser deiner Krankheit mit Sicherheit auf dich lenken, wo du
doch in der Fremde bist und niemanden hast?

Wenn das aber nun so ist, dann ist Er da, es gibt Ihn, Er
schaut auf dich und alles ist für dich da. Im Grunde genom-
men ist derjenige in der Fremde wirklich allein, und hat tat-
sächlich niemanden, welcher in Glaube und Ergebung keine
Verbindung mit Gott hat oder seiner Verbundenheit mit Ihm
keinen Wert beimisst. 

31



Vierundzwanzigstes Heilmittel: Oh ihr, die ihr die unschul-
digen Kinder pflegt und die alten Leute, die den unschuldigen
Kindern gleich geworden sind!… Auf euch wartet im Jenseits
ein hoher Verdienst. Strebt mit Eifer danach, euch diesen Ver-
dienst zu erwerben… Die Krankheiten der unschuldigen Kin-
der sind ein Training für diese noch zarten Körper, eine Aske-
se, einer Spritze und einer Zuchtrute des Herrn gleich, dazu
bestimmt, ihr Leben zu reinigen und das Kind auf das Leben
sowohl in dieser Welt vorzubereiten und zugleich – wie die
Sündenbuße der Erwachsenen – auch auf das Leben des
Geistes, damit es gegenüber einer ruhelosen zukünftigen
Welt widerstandsfähig werde. Sie ähneln einer Spritze für den
Geist, gegeben, damit es sich für die Zukunft und für das Jen-
seits entwickeln kann. Die aus ihnen erwachsenen Verdienste
werden auch im Buche der Taten der Eltern aufgezeichnet,
besonders aber im Buche der Mutter, wenn sie zum Wohle ih-
res Kindes ihre eigene Gesundheit eingesetzt hat. Dies steht
fest für die, welche sich die Wahrheit zu Eigen gemacht ha-
ben. Was die alten Leute betrifft, so ist es ein großes Ver-
dienst, sie zu pflegen, auch sie um ihr Gebet zu bitten, be-
sonders wenn es der Vater oder die Mutter ist, ihre Herzen zu
erfreuen und ihnen treu zu dienen. Das trägt sowohl zum
Glück in dieser Welt bei als auch zur Glückseligkeit in der jen-
seitigen. Dass dies so ist, steht auf Grund der Überlieferung
und auch vieler geschichtlicher Ereignisse fest.

Glückselig ein Kind, das dem alten Vater, der alten Mutter
gehorcht, entsprechend der Haltung, die es auch bei seinen
eigenen Kindern sehen möchte! Unglücklich das Kind, wenn
es seine Eltern kränkt! Es wird außer der Strafe im Jenseits
auch schon im Diesseits viel Unglück als Strafe erfahren.
Auch dies steht auf Grund vieler Ereignisse fest. Ja, Leute
des Glaubens sollten nicht nur nach den Alten, den Unschul-
digen schauen, wenn es ihre Verwandten sind (denn die wah-

32



re Bruderschaft besteht im Geheimnis des Glaubens), es ist
vielmehr ein Erfordernis des Islam, ihnen mit Geist und Ge-
müt zu dienen, wenn sie ihnen begegnen, wenn der verehrte
alte, kranke Mensch sie braucht. 

Fünfundzwanzigstes Heilmittel: Oh meine kranken Brü-
der! Wenn ihr ein Gegenmittel sucht, das besonders wirksam
ist und jeden Kummer heilt, das wahrhaft wohlschmeckend
und rein ist, dann entwickelt euren Glauben! Das heißt: Ge-
braucht dieses reine und heilige Gegenmittel, welches der
Glaube ist, in Reue und Bußfertigkeit, mit Gebet und Gottes-
dienst, ein Heilmittel, das aus dem Glauben kommt! Ja,
wegen ihrer Liebe zur Welt, und weil sie ihr verhaftet sind, ha-
ben wohl wahrscheinlich die Gottvergessenen einen kranken
Seelenkörper, so groß wie die Welt. Was aber den Glauben
betrifft, so haben wir bereits in sehr vielen Abhandlungen un-
widerlegbar bewiesen, dass der Glaube diesen Seelenkörper
wie die Welt, wund und blau unter den Schlägen des Verfalls
und der Trennung, plötzlich heilt, von seinen Wunden befreit,
und ihm wahre Genesung schenkt. Um euch nicht länger lä-
stig zu fallen, will ich mich kurz fassen. 

Was den Glauben als ein Heilmittel betrifft, so wirkt es,
wenn man seine pflichtgemäßen Gebete so weit wie möglich
verrichtet. Gottvergessenheit, Ausschweifung, fleischliche
Gelüste und (islamisch) ungesetzliche Vergnügungen behin-
dern die Wirkung dieses Gegenmittels. Weil also die Krank-
heit Gottvergessenheit aufhebt, Begierden tötet und hindert,
dass man sich (islamisch) ungesetzlichen Genüssen hingibt,
sollt ihr daraus euren Nutzen ziehen. In Reue und Bußfertig-
keit, mit Gebet und inbrünstigem Flehen sollt ihr das reine,
heilige Heilmittel und das Licht des wahren Glaubens gebrau-
chen… Gott der Gerechte gebe euch Gesundheit, und nehme
eure Krankheiten als Buße für eure Sünden an! Amen, amen,
amen… 

33



»Wir wären nicht geleitet, hätte nicht Allah uns geleitet. Wahrlich, es
kamen die Gesandten unseres Herrn mit der Wahrheit.« (Sure 7, 41)
»Gepriesen seist Du! Wir haben kein Wissen, außer dem, das Du uns
gelehrt hast. Denn Du bist der Allwissende, der Allweise.« (Sure 2,
32) »Oh Allah, segne unseren Herrn Mohammed, den Arzt unserer
Herzen und seine Medizin, Wohlergehen für unsere Leiber und deren
Heilung, ein Licht und eine Leuchte unseren Augen. Segne ihn und
seine Familie und seine Gefährten!«

Diese Werke der Risale-i Nur sind Kommentare zum Ehr-
würdigen Qur’an, die ein gründliches und eingehendes Stu-
dium wert sind.

Alle »Nur«-Werke zeigen in jeder Hinsicht, dass sie Kom-
mentare zu Versen aus dem Ehrwürdigen Qur’an und seine
geistigen Strahlen sind.

Die Risale-i Nur  ist die Frucht eines starken und heiligen
Nachsinnens über den Glauben. Sie dient somit als Sprach-
rohr der Schöpfung und übersetzt somit das, was wir in ihr hö-
ren und sehen. Gleichzeitig bringt sie die Erkenntnisse aus
dem Glauben zu den Stufen, die durch wissenschaftliche Er-
kenntnis belegt (ilme-l’yaqin), augenscheinlich bezeugt (‘ay-
na-l’yaqin) und persönlich erlebt und verwirklicht (haqqa-l’ya-
qin) werden können.

34






