
 

 
1 

 

De Drieëntwintigste Flits 

Deze flits doodt de vanuit de natuur geïnspireerde, atheïstische 

argumentatie en sluit iedere mogelijkheid tot wedergeboorte uit. Aldus 

wordt de grondslag van ongeloof met de grond gelijk gemaakt. 

Opmerking 

In deze notatie wordt met negen onmogelijkheden, waarin er in elk 

minstens negentig onmogelijkheden voorkomen, uiteengezet hoe ver van 

het verstand verwijderd, hoe lelijk en hoe onrealistisch het ware gezicht is 

van het pad dat de verloochenaars onder de naturalisten bewandelen. 

Omdat die onmogelijkheden deels worden omschreven in diverse traktaten, 

zijn hier vanwege de aangehouden bondige stijl enkele treden 

overgeslagen. Dankzij deze stijl kan gedurende het lezen plotseling de 

volgende gedachte te binnen schieten: “Hoe kunnen deze roemrijke en 

intelligente filosofen een dergelijk klaarblijkelijke en heldere 

onmogelijkheid aannemen en dat pad aanhouden?” 

Waarlijk, zij waren niet in staat om het ware gezicht van hun weg te zien. 

Het ware gezicht van hun weg bestaat uit onredelijkheden die tevens de 

voorwaarden en vereisten zijn van hun weg. Ik ben bereid om aan 

twijfelaars met onbetwistbare bewijzen tot in detail uiteen te zetten en aan 

te tonen, dat zowel de samenvatting van hun weg als de voorwaarden en 

essentiële onmisbaarheden van hun weg, bestaan uit de lelijke en misselijke 

onredelijkheden
1
 die aan het eind van elke onmogelijkheid worden 

uiteengezet. 
 

“In de naam van ALLAH, de Barmhartige, de Genadevolle.” 

“Hun profeten zeiden: bestaat er een twijfel aangaande AL-LAH, Die de 

hemelen en aarde heeft voortgebracht?” - De Heilige Qur’an, 14:10 

                                                           
1 De reden achter het schrijven van dit traktaat is de zeer buitensporige en erg lelijke wijze 

waarop atheïsten de Qur‟an aanvallen en atheïsme associëren met de natuur door de 

geloofswaarheden te bespotten en hetgeen onbereikbaar is voor hun bedorven verstand te 

bestempelen als bijgeloof. Die aanval boezemde het hart felle furie in waardoor de pen 

flinke en forse klappen toebracht aan die atheïsten en aanhangers van valse wegen die zich 

afwenden van de waarheid. Anderzijds is de weg van de Risale-i Nur normaliter schoon, 

elegant en hoffelijk. 



 

 
2 

 

Met een vraag in ontkennende vorm zegt dit verheven vers: “Er bestaat 

geen twijfel aangaande ALLAH en die hoort er ook niet te zijn”, en duidt 

Gods bestaan en eenheid op een heldere wijze. 

Inleiding 

O mens! Besef dat mensen riskante uitspraken doen die neigen naar 

ongeloof; onbewust citeren gelovigen dergelijke uitspraken. We zullen de 

drie voornaamste onder die uitspraken uiteenzetten: 

De eerste: “Oorzaken creëren creaturen.” 

De tweede: “Creaturen ontstaan uit zichzelf, komen tot stand en 

vergaan.” 

De derde: “Een creatuur ontstaat natuurlijk, de natuur vergt en creëert 

het.” 

Voorwaar, aangezien het bestaan existeert en niet verloochend kan 

worden, en ieder wezen op een kunstige en diepzinnige wijze vorm krijgt, 

en aangezien ieder wezen niet van oudsher bestaan heeft maar als iets 

nieuws tot stand komt, zul jij, atheïst zijnde, uiteraard beweren dat een 

wezen, bijvoorbeeld een dier, óf tot stand komt door wereldse oorzaken, 

oftewel vorm krijgt door een bundeling van oorzaken, óf dat het ontstaat uit 

zichzelf, óf dat het vorm krijgt door natuurlijke invloeden, omdat de natuur 

het vereist. Of het creatuur wordt gecreëerd met de macht van een 

Majestueuze Almachtige. 

Aangezien er rationeel gezien buiten deze vier wegen om geen andere 

wegen zijn, maakt het zonder twijfel of aarzeling de vierde weg – de weg 

van Goddelijke eenheid – noodzakelijk en klaarblijkelijk definitief, 

wanneer absoluut bewezen wordt dat de overige drie wegen onmogelijk, 

fictief, uitgesloten en niet doenlijk zijn. 

De eerste weg houdt in:vormingvan materie en ontstaan van 

schepselenmiddels samenkomst van kosmische oorzaken. We zullen slechts 

drie van de vele onmogelijkheden op deze weg specificeren. 

De eerste onmogelijkheid 

In een apotheek bevonden zich honderden flesjes en potjes gevuld met 

verschillende substanties. Er werd een levend mengsel gewenst van die 

middelen. Tevens was er behoefte aan een uitmuntend medicijn dat ook uit 

die middelen samengesteld moest worden en evenzeer leven hoorde te 



 

 
3 

 

bezitten. We betraden die apotheek en zagen vele voorbeelden van dat 

levende mengsel en medicijn. We onderzochten elk van die mengsels. 

We ontdekten dat er uit ieder flesje en potje verschillende doseringen 

gebruikt werden met een specifieke proportie. Er werd een kleine dosis van 

het ene flesje, een andere dosis van het andere genomen, enzovoorts. Als er 

een minieme dosis meer of minder gebruikt werd, zou dat mengsel niet 

kunnen leven en zijn werking niet tonen. Ook hebben wij dat levende 

medicijn onderzocht. Uit elk potje werd een substantie gebruikt met een 

specifieke proportie. Als er een microscopische dosis tekortschoot of 

overschoot, verloor dat medicijn zijn effect. Hoewel er meer dan vijftig van 

die potjes waren, was er van elk een andere dosis genomen, alsof er met 

een aparte normering gedoseerd werd. 

Is er al met al ook maar een vorm van een mogelijkheid of kans dat die 

flesjes met diverse doseringen, door een vreemd toeval of door een storm, 

omkantelden waardoor exact de benodigde dosering eruit stroomde, 

samenkwam, ineensmolt en dat mengsel verscheen? Bestaat er iets 

onzinniger, onmogelijker en fictiever dan dit? Iemand die herhaaldelijk in 

waanzin verkeert en vervolgens tot bezinning komt, zal vluchten van een 

dergelijke bewering met de woorden: “Ik deel deze gedachtegang niet.” 

Voorwaar, zoals dit voorbeeld aantoont, is uiteraard ieder organisme een 

levend mengsel. Daarbij dient iedere plant als een levend medicijn, die uit 

vele verschillende doseringen, diverse substanties en zeer delicate 

proporties gevormd wordt. Al dit toedichten aan oorzaken en elementen, 

met de bewering: “Oorzaken creëren creaturen”, is net zo onmogelijk, 

fictief en ver van het verstand verwijderd als het ontstaan van het mengsel 

uit die apotheek door het omkantelen van de flesjes. 

Kortom, in deze fenomenale apotheek van het universum kunnen levende 

substanties, welke gebruikt worden naar de balans van het lot en besluit der 

Pre-eeuwige Alwijze, enkel existentie ondervinden bij de gratie van 

eindeloze wijsheid, onbegrensde kennis en een alomvattende wil. Een 

ellendeling die beweert: “Ontelbare blinde en dove elementen, 

natuurprocessen en oorzaken, welke razen zoals vloeden, verrichten dit 

werk” of een suffe bazelaar die raaskalt: “Dat vreemde mengsel vormde 

zichzelf na het omkantelen van de flesjes en kwam tot stand” is vele malen 

dwazer dan een dronken dwaas. Waarlijk, die heresie is niets meer dan 

dwaze, redeloze en suffe lariekoek. 

 



 

 
4 

 

De tweede onmogelijkheid 

Als alles niet wordt geattribueerd aan de Majestueuze Almachtige, Die 

de Ene Individuele is, maar aan oorzaken wordt toegedicht, dan is de 

interventie van vele kosmische elementen en oorzaken voor de vorming 

van ieder schepsel een vereiste. Daarentegen is de samenkomst van diverse 

contraire en botsende oorzaken met een volmaakte ordening, zeer delicate 

normering en complete saamhorigheid in het lichaam van een minuscuul 

schepsel zoals een vlieg, een dusdanig evidente onmogelijkheid, dat 

iemand met zoveel besef als de vleugel van een vlieg nog zou bekennen dat 

dit onmogelijk is. 

Waarlijk, het minuscule lichaam van een vlieg is betrokken bij de meeste 

elementen en oorzaken van het universum; het is er zelfs een index van. Als 

dit niet wordt geattribueerd aan de Pre-eeuwige Almachtige, dan horen die 

materiële oorzaken hoogstpersoonlijk present te zijn gedurende haar 

vorming – die horen bovendien in haar minuscule lichaam te treden. Die 

horen zelfs in een cel van haar oog te treden, welke een klein exemplaar is 

van haar lichaam, want als de oorzaak materieel is, hoort die zich in het 

bijzijn van en binnenin het resultaat te bevinden. In een dergelijk geval 

hoort men aan te nemen dat kosmische basiselementen, bouwstoffen en 

natuurprocessen zich fysiek in die cel bevinden, waar niet eens de pootjes 

van twee vliegen ter grootte van een naald in passen, en daarbinnen als 

specialisten opereren. Voorwaar, zelfs de meest dwaze sofisten schamen 

zich voor een dergelijke weg. 

De derde onmogelijkheid 

Zoals de vastgestelde, norm luidt: “Als er eenheid is in een wezen, kan 

die uiteraard uitsluitend door één eenheid, uit één hand ontstaan.” Met 

name wanneer dat wezen in een zeer buitengewone ordening en delicate 

normering verkeert en een omvangrijk leven bezit, toont het glashelder aan 

dat het niet is ontstaan uit verschillende handen, wat een reden is tot geschil 

en wanorde, maar ontstaan is uit één Hand van Iemand uitermate machtig 

en wijs. Een dusdanig ordelijk, uitgebalanceerd en harmonieus wezen 

alsnog toedichten aan handen van ontelbare, levenloze, onwetende, 

ordeloze, onbewuste, chaotische, blinde en dove natuurlijke oorzaken – 

terwijl de blindheid en doofheid van die oorzaken toenemen gedurende hun 

vereniging en bundeling binnen eindeloze mogelijkheden – is net zo ver 

van het verstand verwijderd als het op slag aanvaarden van honderd 

onmogelijkheden. 



 

 
5 

 

Al wordt deze onmogelijkheid genegeerd, alsnog oefenen materiële 

oorzaken enkel invloed uit middels direct contact en binding. Natuurlijke 

oorzaken hebben echter enkel contact met het fysiek van levende wezens. 

Daarentegen zien wij dat de onzichtbare aspecten van die organismen, waar 

de handen van materiële oorzaken niet reiken, vele malen ordelijker, fraaier 

en qua kunst veel volmaakter zijn. De handen en instrumenten van 

materiële oorzaken komen in geen geval bij de immateriële aspecten van 

minuscule organismen en diertjes; zelfs volledig contact met hun fysiek is 

niet mogelijk. Hoewel dergelijke creaties qua kunst veel eigenaardiger en 

qua schepping veel fraaier zijn dan de grootste schepselen, is hen alsnog 

toedichten aan dove en blinde oorzaken, welke levenloos, onwetend, ruw, 

afstandelijk, omvangrijk en contrair zijn, slechts mogelijk door zelf 

honderdmaal blinder en duizendmaal dover te zijn. 

De tweede kwestie houdt in: “Zelfvormend” oftewel “Het ontstaat uit 

zichzelf”. Voorwaar, ook deze bewering bevat vele onmogelijkheden. 

Vanuit vele perspectieven is ze fictief en onmogelijk. Ter illustratie zullen 

we drie van de onmogelijkheden uiteenzetten. 

De eerste onmogelijkheid 

O stijfkoppige loochenaar! Jouw ego heeft jou dusdanig verdwaasd, dat 

jij als het ware honderd onmogelijkheden eensklaps aanvaardt; want jij 

bestaat – en jij bent geen simpele substantie, niet levenloos en ook niet 

stabiel. Jij lijkt op een constant vernieuwende, welgeordende machine en 

een voortdurend renoverend, voortreffelijk paleis. Ieder moment 

functioneren atomen in jouw lichaam. Jouw lichaam heeft, voornamelijk 

omtrent onderhoud en voortbestaan, een associatie en een ruilverkeer met 

het universum. De atomen die functioneren in jouw lichaam zien er op toe 

dat die verbondenheid niet wordt onderbroken en die associatie niet wordt 

verstoord, waarna ze uit voorzorg stappen ondernemen. Het lijkt alsof ze 

het hele heelal observeren, jouw bindingen met het heelal signaleren en 

naar aanleiding daarvan hun positie innemen. Vervolgens maak jij gebruik 

van die buitengewone positie met jouw externe en interne waarnemingen. 

Als jij weigert te aanvaarden dat de atomen in jouw lichaam minuscule 

functionarissen zijn, of een leger, of de uiteinden van de pen der 

beschikking (elk atoom dient als een uiteinde), of de punten uit de pen der 

macht (elk atoom dient als een punt), die handelen naar de wetten van de 

Pre-eeuwige Almachtige, dan dient het actieve atoom in jouw oog een oog 

te bezitten dat zowel jouw complete lichaam als heel het heelal waarbij jij 



 

 
6 

 

betrokken bent in het zicht heeft. Tevens hoort hem een verstand van 

duizend genieën toegedicht te worden welk de bronnen van jouw gehele 

verleden, toekomst, generatie, oorsprong en elementen tezamen met de 

mineralen voor jouw onderhoud kent en herkent. Een wetenschap en 

inzicht van duizend Plato‟s toedichten aan het atoom van iemand zoals jij, 

die geen greintje verstand heeft van dergelijke kwesties, is een onmetelijk 

dwaas bijgeloof. 

De tweede onmogelijkheid 

Jouw lichaam lijkt op een prachtig paleis met duizend koepels waarvan 

elk is opgebouwd uit stenen die elkaar ondersteunen zonder steunpilaren. 

Jouw lichaam is zelfs duizendmaal merkwaardiger dan dit paleis, want 

jouw lichamelijke paleis wordt voortdurend gerenoveerd met volmaakte 

orde. Afgezien van de ziel, het hart en de spirituele zintuigen, welke in 

wezen uiterst bijzonder zijn, is elk orgaan van jouw lichaam als een vesting 

met een koepel. Door elkaar achtereenvolgens met een volmaakte 

normering en orde te ondersteunen, zoals de stenen in die koepels, stellen 

atomen een buitengewone constructie, een fenomenaal kunstwerk en een 

verbazingwekkend machtig mirakel ten toon, zoals het oog en de tong. 

Als deze atomen geen ambtenaren zouden zijn, onderhevig aan het bevel 

van de Bouwmeester der kosmos, dan zou ieder atoom ten opzichte van alle 

atomen in het lichaam én absolute heerser, én absolute onderdaan, én 

identiek, én contrair wat betreft gezag moeten zijn; tevens dient elk ervan 

de bron en oorsprong te zijn van de meeste attributen die enkel de Absoluut 

Existerende toebehoren. Hun capaciteiten zijn zowel zeer beperkt als 

veelomvattend. Voor iemand met het bewustzijn van een atoom is het 

toedichten van een zeer geordend uniek kunstwerk, welk volgens het 

eenheidsgeheim alleen het kunstwerk kan zijn van de Ene Individuele, 

duidelijk een zeer klaarblijkelijke onmogelijkheid die uit honderd 

onmogelijkheden bestaat. 

De derde onmogelijkheid 

Als jouw lichaam geen brief zou zijn, geschreven door de pen der Pre-

eeuwige Almachtige, Die de Ene Individuele is, maar een afdruk van de 

natuur en oorzaken, dan zouden er, beginnend vanaf de vorm van één 

lichaamscel in jouw lijf, zoveel concentrische drukblokken als de 

duizenden aantallen componenten aanwezig moeten zijn. Want als 

bijvoorbeeld dit boek een brief zou zijn, zou één pen, berustend op de 

kennis van haar auteur, alles kunnen schrijven. Als het geen brief zou zijn, 



 

 
7 

 

niet werd geattribueerd aan de pen van een auteur en er beweerd werd dat 

het uit zichzelf is ontstaan of aan de natuur zou worden toegedicht, dan is 

er, net zoals bij een gedrukt boek, behoefte aan een ijzeren pen voor elke 

geschreven letter, opdat het gedrukt kan worden. 

In een drukkerij behoren op voorhand zoveel drukletters aanwezig te zijn 

als het aantal benodigde letters. Daarna kunnen de letters pas tot stand 

komen. In die situatie is er, ter vervanging van één pen, behoefte aan 

evenveel pennen als het aantal toegepaste letters. Wanneer er tevens in die 

brief met een kleine pen binnen een grote letter een bladzijde met een fijn 

handschrift geschreven is, zoals soms het geval is, zijn er duizenden pennen 

nodig voor een enkele letter. Als ze zich daarenboven met elkaar 

combineren en op een geordende wijze een vorm aannemen – zoals in het 

geval van jouw lichaam – dan is er in elke kring, voor ieder onderdeel 

behoefte aan zoveel drukblokken als het aantal toegepaste componenten. Al 

zou je deze honderd vormen van onmogelijkheden mogelijk achten; als het 

maken van deze geordende kunstige drukletters, voortreffelijke 

drukblokken en pennen niet wordt geattribueerd aan één pen, is er voor het 

maken van die pennen, drukblokken en ijzeren drukletters alsnog behoefte 

aan wederom net zoveel pennen, drukblokken en letters, want ook die zijn 

gemaakt en ook die zijn kunstig geordend. Zo zou deze keten tot aan een 

eeuwigheid doorgestrekt kunnen worden. 

Voorwaar, besef ook dat dit een gedachtegang is die zich in net zoveel 

onmogelijkheden en verzinsels bevindt als het aantal atomen waar jij uit 

bestaat. O stijfkoppige loochenaar! Schaam je en zie af van deze dwaling. 

De derde uitspraak: “De natuur vergt het, de natuur vormt het.” 

Voorwaar, dit oordeel bevat vele onmogelijkheden. Ter illustratie zullen we 

er drie van specificeren. 

 

De eerste onmogelijkheid 

Als de visuele en diepzinnige kunst en vorming in het bestaan – die met 

name te zien zijn bij organismen – niet worden geattribueerd aan de pen der 

beschikking en macht van de Pre-eeuwige Zon, maar aan blinde, dove en 

gedachteloze natuur en energie worden toegedicht, dan behoort de natuur 

bij alles ontelbare figuurlijke machines en drukkerijen te vestigen, of in 

alles een macht en wijsheid te implanteren waarmee het heelal geschapen 

en beheerd kan worden. Bijvoorbeeld: de reflecties en weerkaatsingen van 



 

 
8 

 

de zon zijn te zien in de atomen van glasstukken en druppels op het 

aardoppervlak. Als de reflecties van die miniatuurzonnetjes niet worden 

geattribueerd aan de enige zon in de hemel, is het noodzakelijk om aan te 

nemen dat er in ieder atoom van een glasstuk, waar geen uiteinde van een 

luciferstokje in past, een fysiek kleine maar inhoudelijk enorme, natuurlijke 

en ingeschapen zon gevestigd is die de attributen van de zon bezit. 

Wanneer wezens en organismen, zoals in het voorgaande voorbeeld, niet 

worden geattribueerd aan  de reflecties van de namen der Pre-eeuwige Zon, 

hoort men aan te nemen dat er in ieder wezen, met name in ieder 

organisme, een natuur, een macht en zelfs een soort God aanwezig is die 

beschikt over een eindeloze macht en wilskracht en een onmetelijke 

wetenschap en wijsheid. Onder alle onmogelijkheden in het universum is 

een dergelijke redenering echter de meest fictieve en valse. Een mens die 

de kunst van de Schepper der kosmos toedicht aan een denkbeeldige, 

zinloze en onbewuste natuur, toont uiteraard aan dat hij honderdmaal 

dierlijker en onbewuster is dan dieren. 

De tweede onmogelijkheid 

Als de zeer geordende, evenwichtige, kunstige en diepzinnige wezens 

niet worden geattribueerd aan een onmetelijk machtige en ingenieuze 

Entiteit, maar aan de natuur worden toegedicht, dan behoort de natuur in 

ieder stukje aarde zoveel drukkerijen en machines in voorraad te hebben als 

de algehele hoeveelheid drukkerijen en fabrieken aanwezig in Europa, 

opdat dat stukje aarde de bron kan zijn voor de voeding en vorming van 

ontelbare bloemen en vruchten waar het de bakermat en kweekplaats van 

is. Want bij een schaal aarde, die voor bloemen als jardinière dient, is 

feitelijk te zien dat die de vaardigheid bezit om alle gezaaide bloemzaadjes 

– waarvan de vormen en structuren zeer verschillen van elkander – stuk 

voor stuk te formeren en modelleren. Als dit niet wordt geattribueerd aan 

de Majestueuze Almachtige, kan deze toestand niet geschieden wanneer er 

zich in die schaal met aarde geen immateriële, specifieke en natuurlijke 

machine bevindt voor elke bloem. Want zaadjes bestaan uit dezelfde 

substanties, evenals zygoten en eieren. Oftewel, ze bestaan uit een 

ordeloos, vormloos en deegachtig mengsel van waterstof, zuurstof, koolstof 

en stikstof. Bovendien zijn lucht, water, warmte en licht eveneens 

eenvoudig en onwillekeurig, en laten ze zich zoals vloeden door alles 

meevoeren. Daardoor vergen zowel de formatie van die ontelbare bloemen 

als de variërende, zeer ordelijke en kunstige wijze waarop ze ontspruiten uit 

die aarde op een klaarblijkelijke en noodgedwongen wijze de figuurlijke 



 

 
9 

 

presentie van zoveel immateriële en minuscule drukkerijen en fabrieken in 

die schaal met aarde als aanwezig in Europa; opdat zoveel levende weefsels 

en duizenden verscheiden gebreide breisels geweven kunnen worden. 

Voorwaar, oordeel nu zelf hoezeer de atheïstische redeneringen van de 

naturalisten de grenzen van ratio overschrijden. Hoewel dwaze dronkaards 

in menselijke gedaantes die de natuur als vormer zien beweringen maken 

als: “Wij zijn intelligente wetenschappers!”, kun je zien hoe ver ze 

verwijderd zijn van intelligentie en wetenschap en hoe ze zich een 

ondoenlijk bijgeloof, dat op geen enkele wijze mogelijk is, als weg kunnen 

toe-eigenen; lach er om en spuug er op. 

Mocht jij het volgende stellen: als wezens worden toegedicht aan de 

natuur, ontstaan er dergelijke onverklaarbare onmogelijkheden. Het wordt 

dusdanig problematisch, dat die redenering wordt uitgesloten. Op wat voor 

wijze zou deze problematiek eigenlijk opgeheven worden wanneer alles aan 

de Ene Individuele Entiteit en Onafhankelijke wordt geattribueerd? En hoe 

zou die problematische onuitvoerbaarheid omslaan in een gangbare 

noodzakelijkheid? 

Het antwoord:zoals vermeld in de eerste onmogelijkheid: hoewel de 

zegeningen en invloeden van zonneschijn middels de reflecties van 

miniatuurzonnetjes met absoluut gemak worden getoond – van een 

minuscuul atoom tot aan het oppervlak van de grootste oceaan – hoort men 

de aanwezigheid van een natuurlijke en fysieke verschijningsvorm van de 

zon in ieder atoom (wat een uitgesloten mogelijkheid is) mogelijk te achten 

wanneer de band met de zon wordt verbroken. Evenzo, als ieder wezen 

regelrecht geattribueerd wordt aan de Individuele en Onafhankelijke 

Entiteit, dan kan ieder wezen dankzij een band en een reflectie al zijn 

benodigdheden op een onvermijdelijk eenvoudige wijze aangereikt krijgen. 

Als die band wordt verbroken, die ambtenarij omslaat in wanorde en 

ieder wezen aan zichzelf en aan de natuur wordt overgelaten, hoort men aan 

te nemen dat de blinde natuur binnenin de zeer buitengewone lichamelijke 

machine van een organisme zoals een vlieg, die dient als een index van het 

heelal, bezitter is van een macht en wijsheid waarmee het heelal geschapen 

en beheerd kan worden. Dit is echter niet één onmogelijkheid; hierin 

bevinden zich duizenden onmogelijkheden. 

Zoals een gelijke of deelgenoot van de Absoluut Existerende Entiteit 

uitgesloten en onmogelijk is, is ook de externe interventie bij Zijn 



 

 
10 

 

heerschappij en scheppingswijze zo uitgesloten en onmogelijk als de 

existentie van Zijn gelijke. 

Wat betreft de problematiek van de tweede onmogelijkheid: zoals 

bewezen in verscheidene traktaten, is de totstandkoming van één creatuur 

zo simpel en eenvoudig als de vorming van alle creaturen wanneer alles 

wordt geattribueerd aan de Ene Individuele. Als alles wordt toegedicht aan 

oorzaken en de natuur, wordt de totstandkoming van één iets zo 

problematisch als de vorming van alles; zoals bewezen in verscheidene 

traktaten met absolute bewijzen. Een samenvatting van een bewijs luidt als 

volgt: 

Als een man zich bindt met een sultan via krijgsdienst of dienaarschap, 

dan kan die dienaar of soldaat de oorzaak zijn van handelingen waarvoor 

een kracht vereist is welke zijn persoonlijke kracht honderdduizend maal 

overtreft. Tevens is hij in staat om namens de sultan een grootvizier 

gevangen te nemen; want de benodigde accessoires en kracht voor de taken 

die hij verricht en werken die hij samenstelt, draagt hij niet zelf en hij is 

ook niet genoodzaakt die te dragen. Ten gevolge van die band worden die 

kracht en accessoires gedragen door de weelde van de sultan en zijn leger 

welk achter hem gepositioneerd is als steunpunt. Aldus lijken zijn verrichte 

handelingen op de fraaie handelingen van een sultan en kunnen de werken 

die hij tentoonstelt zo bijzonder zijn als de werken van een leger. 

Bijvoorbeeld, op basis van ambtenarij werd het paleis van de farao 

verwoest door een mier. Op basis van verbondenheid werd Nimrod 

vernietigd door een vlieg. En op basis van die band komen alle onderdelen 

van een enorme dennenboom tot volle wasdom vanuit een dennenpit ter 

grootte van een graankorrel
2
. 

Als die band wordt verbroken en die ambtenarij wordt beëindigd, dan is 

dat pitje genoodzaakt om de benodigde accessoires en kracht op eigen 

houtje te dragen. Op dat moment kan het slechts handelen naar de 

                                                           
2 Waarlijk, vanwege die band ontvangt die pit een bevel vanuit het Goddelijke lot en wordt 

aangewezen voor die voortreffelijke taken. Wanneer die band verbroken wordt, is er voor de 

vorming van die pit behoefte aan meer accessoires, macht en kunst dan nodig voor de 

vorming van die enorme dennenboom. Want alle materie en onderdelen in het fysiek van 

een dennenboom op de bergen, wier wezen een machtsvertoon is, horen in de immateriële 

dennenboom, welke de pit is wiens wezen het lot beduidt, gevestigd te zijn. Want de fabriek 

van die enorme boom is die pit. De voorbeschikte boom in die pit ontkiemt door middel van 

macht en bloeit uit tot een fysieke dennenboom. 



 

 
11 

 

hoeveelheid kracht en krijgsuitrusting aanwezig in zijn minuscule bouw. 

Als de handelingen die hij in zijn voorgaande staat met gemak verrichtte, 

nu van hem gevraagd zouden worden, zou zijn miezerige wezen uitgerust 

moeten worden met de kracht van een leger en een fabriek die de 

benodigde oorlogsaccessoires van een sultan produceert. Waarlijk, zelfs 

komedianten die de onzinnigste bijgeloven en verhalen verzinnen om 

anderen tot lachen te brengen, zouden zich schamen voor deze fantasie. 

Tot slot: in het attribueren van ieder wezen aan de Absoluut Existerende 

bevindt zich een onvermijdelijke eenvoud. Vorming toedichten aan de 

natuur is daarentegen ondoenlijk problematisch en valt buiten de grenzen 

van ratio. 

De derde onmogelijkheid 

Hier volgen twee in diverse traktaten uiteengezette voorbeelden die deze 

onmogelijkheid beschrijven. 

Het eerste voorbeeld 

Een paleis dat in een afgelegen woestijn was gevestigd en met de 

modernste vindingen was verfijnd en gedecoreerd, werd eens betreden door 

een zeer primitieve man. Hij bezichtigde het paleis van binnen en zag 

duizenden kunstig geordende creaturen. Vanwege zijn primitiviteit begon 

hij zich het volgende in te beelden: “Zonder externe invloed heeft één van 

die creaturen in dat paleis het paleis met al wat zich er in bevindt 

gecreëerd.” Maar naar welk creatuur hij zich ook wendde, hij kon zelfs met 

zijn primitieve verstand geen creatuur vinden waaraan hij de creatie kon 

toedichten. Op den duur trof hij een schrift aan waarin het bouwplan, het 

burgerregister en de wetgeving van het paleis stonden opgesteld. Echter, 

evenals de overige creaturen bezat dat schrift geen macht, visie, 

gereedschap of wat voor vaardigheid dan ook om dat paleis te kunnen 

bouwen en decoreren. Desalniettemin, omdat hij in dat schrift – in 

tegenstelling tot in de overige creaturen – een universele binding zag aan de 

hand van wetenschappelijke wetten, zei hij, gedwongen door zijn 

radeloosheid, het volgende: “Voorwaar, dit schrift is de oorzaak van zowel 

de constructie, ordening en decoratie van dat paleis, als de vorming, 

verspreiding en positionering van die creaturen.” Zodoende leidde zijn 

primitiviteit hem naar het gebazel van dwazen en dronkaards. 

Voorwaar, evenals in dit voorbeeld betrad een primitieve voorstander van 

de naar Godloochening leidende, naturalistische gedachtegang dit paleis 

van het bestaan, dat eindeloze malen ordelijker en volmaakter is dan het 



 

 
12 

 

paleis uit het voorbeeld en omringd is met miraculeuze wijsheden. Zonder 

zich te realiseren dat dit een kunstige creatie van de Absoluut Existerende 

Entiteit zou kunnen zijn, Die niet beperkt is tot de grenzen der schepping, 

wendde hij zich van Hem af en ontdekte binnen de geschapen grenzen 

Gods universele natuurwetten en het kunstregister des Heren waaraan de 

zeer misplaatste en ongegronde benaming “natuur” gegeven wordt; deze 

dienen als het tableau van Gods beschikking waarop geschreven en gewist 

wordt en als een schrift dat verandering en vervorming ondergaat 

gedurende manifestaties van Gods macht in natuurprocessen. Tevens zei 

hij: “Deze creaturen behoeven klaarblijkelijk een oorzaak. Niets lijkt meer 

betrokken met het bestaan dan dit schrift. Al zou geen verstand accepteren 

dat dit schrift het werk vervult van een absolute soeverein en als bron dient 

voor vorming waar een eindeloze macht voor vereist is, zal ik alsnog 

zeggen dat dit schrift alles gecreëerd heeft, aangezien ik de Kunstenaar 

zonder oorsprong niet erken.” Wij zeggen daarop het volgende: 

O dronken dwaas die zich door de grootste dwazen heeft laten 

verdwazen! Haal je hoofd uit het moeras van de natuur en kijk om je heen. 

Aanschouw een Majestueuze Kunstenaar Die in verschillende talen erkend 

en met verscheidene gebaren – van atomen tot aan planeten – aangeduid 

wordt. En aanschouw de reflecties van de Pre-eeuwige Wever, Die dat 

paleis gecreëerd en dat schrift geschreven heeft. Bezie Zijn wens, geef 

gehoor aan Zijn Qur‟an en word bevrijd van dat gebazel. 

 

Het tweede voorbeeld 

Eens betrad een zeer primitieve man een opzienbarend legerkamp en 

observeerde de samenscholing en geordende handelingen van een 

volkomen gedisciplineerd leger. Hij zag dat een bataljon, legioen en divisie 

met het sein van een soldaat opstond, halt hield, marcheerde en op 

commando vuurde. Zijn woeste en primitieve verstand kon een 

commandant die beveelt en commandeert naar de regelgeving van een land 

en de wetten van een sultan niet bevatten, dus  verloochende hij hem. 

Vervolgens beeldde hij zich in dat die soldaten door koorden met elkaar 

verbonden waren. Hij filosofeerde over dat denkbeeldige buitengewone 

koord en stond perplex. 

Vervolgens vertrok hij en bezocht op een vrijdag een moskee, zo 

indrukwekkend als de Aya Sofia. Hij zag een door een mannelijke stem 

geleide moslimgemeenschap staan, buigen, knielen en zitten. Omdat zowel 



 

 
13 

 

de uit de spirituele en hemelse wetten bestaande Sharia, als de immateriële 

gebruiken die voortvloeien uit de bevelen van de Sharia-Eigenaar, 

onbevattelijk waren voor hem, beeldde hij zich in dat die gemeenschap 

verbonden was met materiële koorden die hen in gevangenschap hielden en 

bespeelden. Daarna vertrok hij met een lachwekkende gedachtegang die 

zelfs de meest barbaarse dieren in menselijke gedaanten tot lachen brengt. 

Voorwaar, zoals in het voorgaande voorbeeld werd het fenomenale 

legerkamp bestaande uit ontelbare soldaten van de Pre- en Posteeuwige 

Sultan, wijzend op deze wereld, en de geordende moskee van de Pre-

eeuwige Aanbedene, wijzend op dit universum, betreden door een 

loochenaar die de puur primitieve, atheïstisch-naturalistische gedachtegang 

aanhield. De uit de wijsheid der Pre-eeuwige Sultan ontsproten immateriële 

wetten die binnen de kosmische ordening gelden, beschouwde hij als iets 

materieels. Tevens veronderstelde hij dat de glorieuze wetgeving in de 

heerschappij, de universele natuurwetten der Pre-eeuwige Aanbedene, en 

de bepalingen en regels welke onstoffelijk zijn en slechts existeren in 

wetenschap, een externe existentie en fysieke verschijningsvorm bezaten. 

Op grond van die gedachtegang verving hij vervolgens Gods macht met die 

wetten, dichtte de schepping toe aan hun handen, gaf hen de benaming 

“natuur” en beschouwde energie – wat slechts een reflectie is van de macht 

des Heren – als een machtige en zelfonderhoudende heerser. Een dergelijke 

redenering belijden is echter een duizendmaal lagere primitiviteit dan de 

primitiviteit uit het voorgaande voorbeeld. 

Conclusie: het denkbeeldige en onware dat naturalisten als natuur 

bestempelen, kan hooguit – als het een uitwendige werkelijkheid bezit – 

kunst zijn, geen kunstenaar. Het is een weefsel, het kan niet de wever zijn. 

Het is een bepaling, het kan niet de bepaler zijn. Het is een natuurlijke wet, 

het kan niet de wetgever zijn. De schepping is een sluier voor glorie, zij kan 

niet de Schepper zijn. Het is een beïnvloedbaar wezen, het kan niet de 

Effectuerende Formeerder zijn. Het is een wet, geen kracht; het kan niet de 

machtsbron zijn. Het is een gevolg, het kan niet de oorsprong zijn. 

Tot slot: aangezien het bestaan existeert en aangezien een andere weg 

buiten de vier wegen om niet volgens rationele richtlijnen is in te beelden, 

zoals vermeld aan het begin van de Zestiende Notatie, is de invaliditeit 

van drie uit de vier redeneringen – blijkens drie evidente onmogelijkheden 

op iedere weg – op een absolute wijze bewezen. Wat betreft die vierde weg 

toont het aan het begin genoemde vers:“Bestaat er een twijfel aangaande 

ALLAH, Die de hemelen en aarde heeft voortgebracht?” - De Heilige 



 

 
14 

 

Qur’an, 14:10 onbetwistbaar en ongetwijfeld, op een klaarblijkelijke wijze, 

de Goddelijkheid aan van de Absoluut Existerende Entiteit en wijst erop 

dat alles regelrecht aan Zijn machtshand ontspruit en dat zowel de hemelen 

als de aarde zich onder Zijn bevel bevinden. 

O hopeloze man die gebonden is aan materie en de natuur verafgoodt! 

Aangezien de natuur van alles, zoals het hele bestaan, geschapen is, want 

zij is kun-stig en nieuwgevormd; en aangezien de externe oorzaak evenzeer 

kunstig is als het resultaat; en aangezien het bestaan van alles behoeftig is 

aan vele accessoires en onderdelen, is de existentie van een Absoluut Al-

machtige Die deze natuur ontwerpt en oorzaken creëert uiteraard een 

vereiste. En wat voor behoefte zou Die Absoluut Almachtige moeten 

hebben, dat machteloze oorzaken een inbreng zouden kunnen hebben in 

Zijn heerschappij en vorming? God verhoede! Hij creëert regelrecht het 

gevolg gezamenlijk met de oorzaak. Om reflecties van Zijn namen en Zijn 

wijsheid te tonen door een visuele oorzaak en verbintenis te creëren binnen 

orde en structuur, maakte Hij oorzaken en de natuur een sluier voor Zijn 

machtshand, opdat zij als bron dienen voor de ogenschijnlijke 

tekortkomingen, wreedaardigheden en gebreken van creaties. Zodoende 

waarborgde Hij Zijn glorie. 

Is het voor een klokkenmaker praktischer om eerst de tandwieltjes van 

een klok te maken en vervolgens die tandwieltjes in die klok te detacheren 

en te ordenen? Of is het praktischer voor hem om een buitengewone 

machine in die tandwieltjes te vestigen om de constructie van die klok 

vervolgens aan de levenloze handen van die machine over te laten opdat zij 

die klok samenstelt? Valt dit niet buiten het kader van mogelijkheden? Stel 

die vraag aan jouw onredelijke verstand en oordeel zelf. 

Of neem als voorbeeld een auteur met een pen, inkt en papier tot zijn 

beschikking. Is het praktischer voor hem om hoogstpersoonlijk een boek 

eigenhandig te schrijven? Of is het voor hem praktischer om een 

schrijfapparaat in zijn pen, inkt en papier te vestigen dat specifiek bedoeld 

is voor dat ene boek, hetgeen kunstiger en lastiger is dan de samenstelling 

van dat boek, en vervolgens “Schrijf!” te zeggen tegen dat onbewuste 

apparaat en zichzelf verder buiten te sluiten? Zou dat niet duizendmaal 

problematischer zijn dan het boek eigenhandig te schrijven? 

Mocht jij het volgende stellen: “Inderdaad, het samenstellen van een 

apparaat welk dat boek schrijft, is duizendmaal problematischer. Het lijkt 

echter plausibel om dat apparaat als de bron te zien van de vele kopieën van 

datzelfde boek.” 



 

 
15 

 

Het antwoord: de Pre-eeuwige Wever ververst continu de eindeloze 

reflecties van Zijn namen met Zijn onmetelijke macht om verscheidene 

manifestaties ervan te demonstreren. Als gevolg heeft Hij gedaanten van 

materie en specifieke gelaten in een dusdanige vorm geschapen, dat geen 

enkele brief der Behoefteloze en geen enkel boek des Heren exact identiek 

is aan één van de overige boeken. Om verschillende betekenissen uit te 

drukken, zijn er in alle gevallen verscheidene karakteristieken nodig. 

Als jij een oog bezit, observeer dan het gezicht van de mens en zie dat er 

een gelijkenis is aangaande basisorganen in dit kleine gelaat. Daarnaast 

staat definitief vast dat elk gelaat, vanaf Adam u tot aan het heden en tot in 

de eeuwigheid, onderscheidende attributen bezit ten opzichte van overige 

gelaten. Aldus is elk gelaat een ander boek. Om enkel de kunst erin te 

ordenen, is er behoefte aan ander schrijfgerei, een andere ordening en een 

ander handschrift. Daarenboven behoeven zowel de collectering en 

detachering van materie als de implantatie van alle lichamelijke 

benodigdheden een volkomen andere werkomgeving. 

Stel, we achten het onmogelijke mogelijk en beschouwen de natuur als 

een drukkerij. Het werk welk de drukkerij toebehoort is ordenen en 

drukken; oftewel de specifieke ordening een gedaante geven. In 

vergelijking daarmee is het echter honderdmaal problematischer om de 

bouwstoffen waaruit het lichaam van een organisme bestaat, te collecteren 

vanuit de verste uiteinden van het universum en samen te stellen met een 

specifieke normering en delicate ordening om die tenslotte te overhandigen 

aan die drukkerij. Hier is wederom behoefte aan de macht en wilskracht 

van de Absoluut Almachtige Die ook die drukkerij geschapen heeft. Aldus 

is dit alternatief betreffende die drukkerij een totaal nietszeggend verzinsel. 

Voorwaar, getuige de voorgaande voorbeelden aangaande de klok en het 

boek, heeft de Majestueuze Kunstenaar en Alomvattende Almachtige de 

oorzaken geschapen; ook de resultaten schept Hij. Met Zijn wijsheid 

koppelt Hij resultaten aan oorzaken. Zowel de ordelijke procesvoering in 

het universum, bestaande uit een reflectie van Gods universele 

natuurwetten, vastgesteld door Zijn principiële bepalingen, als de 

natuurlijke creaturen die slechts een spiegel en reflector zijn van die 

reflectie, heeft Hij met Zijn wil aangesteld. Tevens heeft Hij het gedeelte 

van dat proces welk betrokken is bij een externe verschijningsvorm met 

Zijn macht geformeerd, het creatuur volgens die procedure geschapen en 

zodoende de natuur en de schepping aan elkaar gekoppeld. Is het nu 

eenvoudiger om deze zeer gangbare werkelijkheid te aanvaarden, welke het 



 

 
16 

 

resultaat is van ontelbare bewijzen? Is dit niet een noodzakelijke vereiste? 

Of is het eenvoudiger om de eindeloze accessoires en onderdelen die 

benodigd zijn voor de vorming van ieder creatuur te overhandigen aan de 

levenloze, onbewuste, gecreëerde, gemodelleerde en simplistische dingen 

welke jullie oorzaken en natuur noemen, opdat zij die diepzinnige en 

doelbewuste werken verrichten? Is een dergelijke redenering geen 

ondoenlijke optie? Wij laten het over aan de redelijkheid van jouw 

onredelijke verstand. 

De loochenende naturalist zei het volgende:  “Aangezien u mij uitnodigt 

tot redelijkheid, zal ik het volgende bekennen: ik geef toe dat het verkeerde 

pad welk wij tot op heden beliepen op honderden manieren onmogelijk, 

alsook zeer schadelijk en afgrijselijk lelijk is. Na uw voorgaande analyses 

vernomen te hebben, zou iemand met het bewustzijn van een atoom zich 

nog realiseren dat het toedichten van vorming aan oorzaken en de natuur 

uitgesloten en onmogelijk is. Bovendien is het noodzakelijk en vereist om 

alles regelrecht te attribueren aan de Absoluut Existerende. Ik zeg: “De lof 

behoort ALLAH toe voor overtuiging.” en aanvaard het geloof. Ik zit echter 

met één twijfel. Ik aanvaard dat de Hoogste Gerechtigde de Schepper is. 

Maar wat voor schade zou Zijn soevereiniteit ervaren wanneer een aantal 

kleine oorzaken een inbreng hebben bij onbenullige creaties en naar 

aanleiding daarvan deels lof en glorificatie ondervinden? Zou Zijn 

soevereiniteit daar minder op worden?” 

Het antwoord: zoals op een zeer zekere wijze bewezen in een aantal 

traktaten, bestaat de essentie van regeren uit verwerping van interventie. 

Als het aankomt op zijn regeerwijze wijst zelfs een meest simpele regeerder 

of functionaris de ingreep van zijn bloedeigen zoon af. Dat daarenboven 

diverse religieuze sultans, ondanks dat ze Khalief waren, hun onschuldige 

zonen doodden op verdenking van interventie, wijst erop hoe waarlijk deze 

“verwerping van interventie”-regel heerst binnen het regeren. Van twee 

wedijverende gouverneurs in een dorp tot aan twee strijdende sultans in een 

land, uit de geschiedenis met haar bizarre chaos blijkt hoe sterk deze 

vereiste regel meetelt in het onafhankelijk regeren. 

Als we zien dat de machteloze en hulpbehoevende mens, die een 

schaduw van gezag en soevereiniteit bezit, op een dusdanige wijze externe 

interventie verwerpt, bemoeienissen van anderen hindert, deelgenoten voor 

zijn heerschappij afwijst en de onafhankelijkheid in zijn positie op een 

bovenmatig intolerabele wijze probeert te behouden, vergelijk dan 

vervolgens, als je in staat bent, wat voor onontbeerlijke benodigdheid en 



 

 
17 

 

noodzakelijke vereiste het verwerpen van interventie, hinderen van ingreep 

en afwijzen van deelgenootschap zou zijn voor een Majestueuze Entiteit, 

Wiens absolute soevereiniteit op een alom heersend, Wiens absolute gezag 

op een Goddelijk, Wiens absolute onafhankelijkheid op een individueel en 

Wiens non-behoeftigheid op een absoluut almachtig niveau is. 

Wat betreft jouw tweede vorm van twijfel: “Als devoties deels 

gedirigeerd worden naar een aantal oorzaken bij een aantal kleinigheden, 

wat zou er dan ontbreken aan de devoties van schepselen – van atomen tot 

aan planeten – welke gewend zijn tot de Absoluut Existerende Entiteit Die 

de Waardige Aanbedene is? 

Het antwoord: de Soevereine Schepper van deze kosmos schiep het 

heelal als een boom wiens waardevolste vrucht de bezitters van besef zijn. 

En onder de bezitters van besef heeft Hij de mens de meest omvattende 

vrucht gemaakt. Tevens bestaan de waardevolste levensvruchten, de zin en 

het natuurlijke streven van de mens uit dankbetuiging en aanbidding. Zou 

Die Ultieme Soeverein en Onafhankelijke Heerser, Die Ene Individuele Die 

het universum schiep om Zich geliefd en bekend te maken, de mens, die de 

vrucht is van heel het bestaan, en de meest verheven vruchten van de mens, 

bestaande uit dankbetuiging en aanbidding, ooit overhandigen aan andere 

handen? Zou Hij ooit, volledig in strijd met Zijn wijsheid, het resultaat van 

de schepping en de vruchten van het heelal leiden naar trivialiteit? God 

verhoede! Zou Hij ooit de gebeden van wezens, op een wijze welke Zijn 

wijsheid en heerschappij doet verloochenen, afstaan aan anderen? Terwijl 

Hij tevens met Zijn werken aantoont dat Hij op een grenzeloze wijze 

Zichzelf geliefd en bekend wil maken, zou Hij Zichzelf dan laten vergeten 

en het verheven doeleinde der schepping doen verloochenen door de 

dankbetuigingen, afhankelijkheden, liefdes en devoties van de meest 

volmaakte schepselen weg te geven aan andere oorzaken? O vriend die 

naturalisme heeft afgezworen, jij mag het zeggen! 

Hij zei: “De lof behoort ALLAH toe. Afgezien van mijn twee 

weggewerkte twijfels, heeft u mij twee dusdanig heldere en krachtige 

bewijzen geleverd aangaande Gods eenheid, dat Hij de Waardige 

Aanbedene is en dat er buiten Hem om niets het waard is om aanbeden te 

worden, dat het verloochenen van die bewijzen een grootspraak is die 

gelijkstaat aan het ontkennen van de zon in het daglicht.” 

 

 



 

 
18 

 

Slot 

Degene die de atheïstisch-naturalistische gedachtegang afzwoor en tot 

het geloof trad, zei het volgende: 

“De lof behoort ALLAH toe, ik heb geen twijfels meer. Ik heb enkel een 

aantal vragen die mijn aandacht getrokken hebben.” 

De eerste vraag: van heel luie mensen en zij die hun gebeden 

verwaarlozen, vernemen wij het volgende: “Wat voor behoefte heeft de 

Hoogste Gerechtigde aan onze gebeden, dat Hij de verwaarlozer van 

gebeden in de Qur‟an zodanig heftig en nadrukkelijk berispt en met helse 

folteringen bedreigt? Op wat voor wijze siert het de welafgewogen, 

adequate en rechtvaardige beschrijvingsmethode van de Qur‟an om op een 

nutteloze en kleine overtreding dusdanig fel te reageren?” 

Het antwoord: waarlijk, de Hoogste Gerechtigde heeft uiteraard noch 

behoefte aan jouw gebeden, noch aan iets anders. Echter, jij hebt behoefte 

aan gebeden; spiritueel gezien ben jij ziek. In vele traktaten hebben wij 

bewezen dat gebeden dienen als genezingen voor spirituele wonden. Als 

een genadevolle dokter een patiënt stellig adviseert om medicijnen te 

nemen die genezend zijn voor zijn ziekte, en de patiënt daarop als volgt 

reageert: “Wat voor behoefte heb jij aan mijn genezing, dat jij er zo 

nadrukkelijk op wijst?” zul jij ook inzien hoe loos die opmerking zal zijn. 

Wat betreft de felle bedreigingen en heftige bestraffingen in de Qur‟an 

aangaande verzuiming van gebeden: aan een simpele man die een misdrijf 

begaat, zou een sultan, naargelang het geschonden volksrecht, een felle 

straf opleggen om zo het recht van zijn volk te beschermen. Op een 

vergelijkbare wijze schendt een man die de godsdienstoefeningen en 

gebeden nalaat op een ernstige wijze het recht van alle wezens, welke 

dienen als het volk der Pre- en Posteeuwige Sultan, en begaat een spiritueel 

misdrijf, want volmaaktheden van wezens verschijnen op hun naar de 

Kunstenaar gewende aangezichten middels verheerlijking en aanbidding. 

Hij die zijn gebeden nalaat, ziet de aanbidding in het bestaan niet en kan 

die ook niet zien; misschien ontkent hij die zelfs. Wezens, welke zich op 

een hoge positie bevinden wat betreft aanbidding en verheerlijking, en 

waarvan een ieder dient als een brief der Onafhankelijke en spiegel der 

Goddelijke namen, verstoot hij op dat moment van hun verheven positie; 

omdat hij hun toestand tevens waardeloos, functieloos, levenloos en 

miserabel acht, denigreert hij alle wezens, verloochent hun volmaaktheid 

en schendt hun rechten. 



 

 
19 

 

Voorwaar, iedereen ziet de wereld zoals die in zijn eigen spiegel 

verschijnt. De Hoogste Gerechtigde heeft de mens als criterium en balans 

voor het bestaan geschapen. Aan ieder mens heeft Hij binnen deze wereld 

een specifieke wereld geschonken. God toont de kleuren van die wereld 

naar het begrip van zijn hart. Bijvoorbeeld, een mens die op een zeer 

hopeloze en bedroefde wijze weent, ziet de wereld in een wenende en 

hopeloze staat. Een zeer vrolijke en fleurige man die lacht vanwege zijn 

volle hoop en vrolijkheid, ziet de wereld in een lachende en fleurige staat. 

Een man die op een plechtige en bezinnende wijze gebeden en 

verheerlijkingen verricht, ontdekt en ziet in zekere mate de waarachtige 

aanbiddingen en verheerlijkingen van wezens welke wezenlijk 

plaatsvinden. Een man die door dwaling of verloochening aanbidding 

nalaat, beeldt de staat van wezens in op een wijze welke volkomen vals, 

botsend en contrair is ten opzichte van hun ware volmaaktheid. Zodoende 

schendt hij spiritueel gezien hun rechten. 

Omdat die verwaarlozer van gebeden zichzelf evenmin bezit, doet hij 

zijn eigen ziel, welke onderdaan is van zijn Heerser, onrecht aan. Zijn 

Heerser bedreigt hem op een intense wijze opdat het recht dat die 

onderdaan toekomt, gepakt wordt van zijn ego. Vanwege het nalaten van 

gebeden, welke de vruchten der schepping en ingeschapen strevens zijn, 

impliceert die nalatigheid bovendien het schenden van Goddelijke wijsheid 

en een verzoek des Heren. Daarom zal hij foltering ondergaan. 

Tot besluit: iemand die aanbidding verzuimt, doet én zijn ziel onrecht aan 

– de ziel die de onderdaan is van de Hoogste Gerechtigde en Hem 

toebehoort – én hij schendt de volmaakte rechten van de schepping. 

Waarlijk, zoals atheïsme een belediging is voor het bestaan, is het nalaten 

van gebeden een verloochening van de volmaaktheid der schepping. Omdat 

het daarenboven Goddelijke wijsheid schendt, bestaat hetgeen hem toekomt 

uit heftige dreigementen en ernstige folteringen. 

Voorwaar, om dit toebehoren en deze beschreven werkelijkheid te 

omschrijven, verkoos de miraculeus uiteengezette Qur‟an op een 

miraculeuze wijze die felle beschrijvingsmethode, welke onder pure 

eloquentie valt; oftewel de toepassing van het best geplaatste woordgebruik 

naar de situatie. 

De tweede vraag 

De man die naturalisme afzwoor en tot het geloof trad, zei het volgende: 

“De verbondenheid met de wil van ALLAH en Zijn macht over ieder 



 

 
20 

 

wezen, in ieder opzicht, met alle handelingen en elke eigenschap, is een 

fenomenale werkelijkheid. De fenomenaliteit ervan maakt het onbevattelijk 

voor ons beperkte verstand. De bovenmatige overvloed welke wij met onze 

ogen waarnemen, de grenzeloze eenvoud binnen de creatie en vorming van 

creaturen, de eindeloze souplesse en eenvoud van vorming op het pad van 

Goddelijke eenheid – welke zich voltrekt zoals beschreven in uw 

voorgaande bewijzen – en het uiterste gemak dat openlijk getoond wordt in 

verzen zoals: 

“Zowel jullie schepping als jullie wederopstanding is zoals die van één 

ziel.” - De Heilige Qur’an, 31:28 

 

“En het uur zal in een oogwenk, of nog spoediger plaatsvinden.” - De 

Heilige Qur’an, 16:77 

 

tonen daarentegen aan dat die fenomenale werkelijkheid een meest 

aanvaardbare en rationele zaak is.  Wat is het geheim en wijsheid achter 

deze eenvoud? 

Het antwoord: de Tiende Termvan de Twintigste Brief waarin het vers: 

“En Hij heeft de macht over alles.” - De Heilige Qur’an, 30:50 wordt 

uiteengezet, verklaart dat geheim op een zeer heldere, absolute en 

doorslaggevende wijze. Met name in de bijlage van die brief wordt op een 

nog duidelijkere wijze bewezen dat de vorming van heel het bestaan zo 

eenvoudig wordt als die van één wezen wanneer het geattribueerd wordt 

aan de Ene Kunstenaar. Als alles niet wordt geattribueerd aan de Ene 

Individuele, wordt de vorming van één wezen zo problematisch als die van 

heel het bestaan. De vorming van een zaad wordt dan zo lastig als die van 

een boom. 

Als formatie wordt geattribueerd aan de Ware Kunstenaar, dan wordt de 

vorming van het heelal zo eenvoudig als die van een boom, die van een 

boom zo eenvoudig als die van een zaadje, die van het paradijs zo 

eenvoudig als die van de lente en die van de lente zo eenvoudig als die van 

een bloem; aldus vindt souplesse plaats. 

We gaan bondig verwijzen naar enkele van de honderden in diverse 

traktaten uiteengezette bewijzen aangaande de bron van het geheim en de 

wijsheid achter de klaarblijkelijke overvloedige overvloed en 

moeiteloosheid, de probleemloze presentie van menig individu uit iedere 

levensvorm en de algemene eenvoud en rapheid in de soepele 

totstandkoming van geordende, kunstige en waardevolle wezens. 



 

 
21 

 

Zoals het honderdmaal eenvoudiger is om honderd soldaten te plaatsen 

onder het bevel van één officier dan om één soldaat te plaatsen onder het 

bevel van honderd officieren, is de eenvoud in de regeling van 

legeraccessoires voor een heel leger kwantitatief gelijk aan die van één 

soldaat wanneer één centrum, één wet, één fabriek en één koningsbevel 

daar verantwoordelijk voor zijn. Anderzijds is de regeling van accessoires 

voor één soldaat kwantitatief zo problematisch als de regeling van 

accessoires voor een heel leger wanneer de verantwoordelijkheid op 

verscheidene centra, verscheidene fabrieken en verscheidene bevelhebbers 

rust. Want voor de accessoires van één enkele soldaat is er behoefte aan de 

fabrieken welke benodigd zijn voor een compleet leger. 

Vanuit het perspectief van het eenheidsgeheim is tevens klaarblijkelijk te 

zien dat een boom duizenden vruchten geeft met het gemak van één vrucht, 

omdat zijn levensmiddelen worden gegeven vanuit één wortel, één centrum 

en één wet. Als eenheid wordt omgezet in diversiteit en de benodigde 

levensmiddelen van elke vrucht vanuit verschillende bronnen worden 

gegeven, wordt de totstandkoming van iedere vrucht zo problematisch als 

de totstandkoming van een boom. Bovendien wordt zelfs de vorming van 

één enkel zaadje, welk een exemplaar en samenvatting is van een boom, zo 

problematisch als de vorming van die boom; want de benodigde 

levensmiddelen die vereist zijn voor het voortleven van een boom, zijn 

evenzeer vereist voor een zaadje. 

Voorwaar, zo zijn er honderden vergelijkbare voorbeelden die allen 

aantonen dat duizenden wezens die op basis van eenheid met uiterst gemak 

tot stand komen, eenvoudiger ontstaan dan één enkel wezen uitgaande van 

afgoderij of diversiteit. Omdat deze werkelijkheid in diverse traktaten met 

absolute zekerheid bewezen is, verwijzen wij voor meer details naar die 

werken. Hier zullen wij vanuit de gezichtspunten van voorkennis, 

Goddelijke beschikking en de macht des Heren telkens één zeer belangrijk 

geheim omtrent dit gemak en deze eenvoud uiteenzetten. 

Jij bent een wezen. Als jij jezelf attribueert aan de Pre-eeuwige 

Almachtige, schept Hij jou, net als het strijken van een lucifersstokje, 

vanuit nul, vanuit het niets, ogenblikkelijk met Zijn bevel en eindeloze 

macht. Als jij jezelf niet aan Hem attribueert, maar aan materiële oorzaken 

toedicht, dan behoren het heelal en de elementen met een fijne filter 

gefilterd, en de bouwstoffen van jouw lichaam met een accurate afweging 

vanuit alle hoeken van de kosmos gecollecteerd te worden, opdat jij 

geformeerd kan worden; want jij bent een geordende index, de vrucht, de 



 

 
22 

 

samenvatting en het miniregister van het heelal. Materiële oorzaken 

ordenen en verzamelen slechts. Dat die niet in staat zijn om hetgeen zich 

niet in hun bereik bevindt uit het niets te scheppen, wordt door iedere 

bezitter van een verstand bevestigd. Aldus zijn zij genoodzaakt om het 

lichaam van een minuscuul organisme te collecteren vanuit heel het heelal. 

Voorwaar, besef dus wat voor eenvoud er zich in eenheid en individualiteit 

bevindt en wat voor problematiek er zich in afgoderij en dwaling bevindt. 

Ten tweede is er in eenheid een grenzeloze eenvoud vanuit het 

gezichtspunt van voorkennis. Het lot is een aspect van Goddelijke kennis 

waarin de geestelijke en specifieke gedaantes van alles is vastgesteld. 

Vervolgens dient die voorbeschikte vaststelling als een ontwerpplan en 

model van een creatuur. Wanneer macht formeert, formeert die op een zeer 

soepele wijze volgens die voorbestemde vaststelling. Als dat creatuur niet 

wordt geattribueerd aan de Majestueuze Almachtige, Die Bezitter is van 

een alomvattende, eindeloze en pre-eeuwige wijsheid, ontstaan er geen 

duizenden problemen, zoals voorheen beschreven, maar honderden 

onmogelijkheden; want als die voorbeschikte vaststelling en de voorkennis 

van die vaststelling niet zouden bestaan, zouden duizenden materiële 

mallen met een externe existentie binnenin het lichaam van een minuscuul 

diertje ingezet moeten worden. 

Voorwaar, doorzie een geheim aangaande de eindeloze eenvoud in 

eenheid en eindeloze problematiek in afgoderij en besef welk een 

wezenlijke, feitelijke en verheven werkelijkheid er beschreven wordt in het 

vers: 

“En het uur zal in een oogwenk, of nog spoediger plaatsvinden.” - De 

Heilige Qur’an, 16:77 

 

De derde vraag 

De vroeger vijandige bekeerling die nu metgezel is, zei het volgende: 

“De extreem buitensporige filosofen van tegenwoordig zeggen: „Niets 

wordt uit het niets geschapen en niets vergaat; creaturen ondergaan slechts 

een samenstelling en ontbinding waardoor de kosmische fabriek in werking 

wordt gezet.‟” 

Het antwoord: de meest voorname filosofen die het bestaan zonder 

Qur‟anisch licht aanschouwden, splitsten zich in twee groepen nadat zij 

inzagen – op een wijze zoals voorheen beschreven – dat de vorming en 



 

 
23 

 

totstandkoming van dit bestaan middels de natuur en oorzaken ondoenlijk 

problematisch is. 

De ene groep werd sofist en zonk tot een nog lager niveau dan dwaze 

dieren door afstand te doen van het distinctieve kenmerk van de mens: het 

verstand. Ze achtten de verloochening van het bestaan en zelfs de existentie 

van henzelf aannemelijker dan de leer van het dwaalpad welk de natuur en 

oorzaken als scheppers beschouwt en vervielen zodoende tot ultieme 

onwetendheid door zowel henzelf als het universum te verloochenen. 

De tweede groep zag dat de vorming aan natuur toedichtende dwaalleer 

eindeloze problematiek bevatte als het aankomt op de vorming van een 

vliegje en een zaadje. Tevens was er een macht nodig tot welke het 

verstandsvermogen niet reikte.  

Noodgedwongen loochenden zij daardoor vorming en zeiden:  

“Iets kan niet uit niets ontstaan.”  

Evenzeer achtten zij verdoemenis onmogelijk en oordeelden als volgt:  

“Existentie vergaat niet.”  

Zij fantaseren slechts over een samenstelling, ontbinding, separatie en 

assemblage middels de beweging van atomen en stormen van 

toevalligheden welke resulteren in de visuele staat van het bestaan. 

Waarlijk, kom nu de mensen bezichtigen die zich op het laagste niveau 

van dwaasheid en onwetendheid bevinden, terwijl ze zichzelf het 

intelligentst achten. Besef hoe bespottelijk, verachtelijk en dwaas een mens 

kan worden door dwaling en trek er lering uit. 

Het bezit van gegevens met betrekking tot wezens waarin planning en 

kwantiteit worden vastgesteld binnen de kring van pre-eeuwige kennis, en 

de zeer eenvoudige externe vormgeving aan data van wezens waarvan de 

uitwendige existentie niet bestaat, zoals het aanbrengen van een substantie 

op een geschrift geschreven met onzichtbaar inkt om de tekst te doen 

verschijnen, te hoog gegrepen en onmogelijk achten voor een pre-eeuwige 

macht welke elk jaar vierhonderdduizend levensvormen gelijktijdig 

vormgeeft op het aardoppervlak, de hemelen en aarde schiep in zes dagen 

en elke lente in zes weken een levende wereld samenstelt welke kunstiger 

en diepzinniger is dan het heelal, en ten gevolge van die gedachtegang 

vorming verloochenen, is een grotere dwaasheid en onwetendheid dan die 

van de voornoemde groep sofisten. 



 

 
24 

 

Waarlijk, de Absoluut Almachtige heeft zowel een scheppende als 

constructieve wijze van vorming. Non-existentie een bestaan geven en een 

existenterende doen vergaan is de meest eenvoudige en gangbare wet welke 

zelfs onophoudelijk universeel wordt toegepast.  

Non-existentie behoort hem toe die uitingen maakt als: „Non-existentie 

kan Hij geen bestaan schenken‟ over een macht welke gedurende de lente 

vanuit het niets existentie schenkt aan de vormen, eigenschappen en – op 

atomen na – alle karakteristieken en gesteldheden van driehonderdduizend 

levensvormen. 

De man die naturalisme afzwoor en de waarheid omarmde, zei het 

volgende:  

“Ik dank, loof en verheerlijk de Hoogste Gerechtigde naar het aantal 

atomen aanwezig in het bestaan, want ik heb het volmaakte geloof 

verworven, ben gered van zowel onzekerheid als dwaling en heb er geen 

greintje twijfel aan overgehouden.  
 
 
 
 
 
 

Boeken uit de serie van Risale-i Nur  ( Koran vertaling )  
Bediüzzaman Said Nursi 
 
Boekenbeurs Frankfurt 2015  
Hal 3.1, Stand A65 
Hal 5.0, Stand E141 
 

www.nur.gen.tr 

www.brosurnur.com 

www.sozler.com.tr 

 

http://www.nur.gen.tr/
http://www.brosurnur.com/
http://www.sozler.com.tr/


 

 
25 

 

  

  



 

 
26 

 

 


