De Drieéntwintigste Flits

Deze flits doodt de vanuit de natuur geinspireerde, atheistische
argumentatie en sluit iedere mogelijkheid tot wedergeboorte uit. Aldus
wordt de grondslag van ongeloof met de grond gelijk gemaakt.

Opmerking

In deze notatie wordt met negen onmogelijkheden, waarin er in elk
minstens negentig onmogelijkheden voorkomen, uiteengezet hoe ver van
het verstand verwijderd, hoe lelijk en hoe onrealistisch het ware gezicht is
van het pad dat de verloochenaars onder de naturalisten bewandelen.
Omdat die onmogelijkheden deels worden omschreven in diverse traktaten,
zijn hier vanwege de aangehouden bondige stijl enkele treden
overgeslagen. Dankzij deze stijl kan gedurende het lezen plotseling de
volgende gedachte te binnen schieten: “Hoe kunnen deze roemrijke en
intelligente  filosofen een dergelijk  klaarblijkelijke en heldere
onmogelijkheid aannemen en dat pad aanhouden?”

Waarlijk, zij waren niet in staat om het ware gezicht van hun weg te zien.
Het ware gezicht van hun weg bestaat uit onredelijkheden die tevens de
voorwaarden en vereisten zijn van hun weg. Ik ben bereid om aan
twijfelaars met onbetwistbare bewijzen tot in detail uiteen te zetten en aan
te tonen, dat zowel de samenvatting van hun weg als de voorwaarden en
essentiéle onmisbaarheden van hun weg, bestaan uit de lelijke en misselijke
onredelijkheden' die aan het eind van elke onmogelijkheid worden
uiteengezet.

“In de naam van ALLAH, de Barmhartige, de Genadevolle.”
“Hun profeten zeiden: bestaat er een twijfel aangaande AL-LAH, Die de
hemelen en aarde heeft voortgebracht?” - De Heilige Qur’an, 14:10

! De reden achter het schrijven van dit traktaat is de zeer buitensporige en erg lelijke wijze
waarop atheisten de Qur’an aanvallen en atheisme associ€éren met de natuur door de
geloofswaarheden te bespotten en hetgeen onbereikbaar is voor hun bedorven verstand te
bestempelen als bijgeloof. Die aanval boezemde het hart felle furie in waardoor de pen
flinke en forse klappen toebracht aan die atheisten en aanhangers van valse wegen die zich
afwenden van de waarheid. Anderzijds is de weg van de Risale-i Nur normaliter schoon,
elegant en hoffelijk.




Met een vraag in ontkennende vorm zegt dit verheven vers: “Er bestaat
geen twijfel aangaande ALLAH en die hoort er ook niet te zijn”, en duidt
Gods bestaan en eenheid op een heldere wijze.

Inleiding

O mens! Besef dat mensen riskante uitspraken doen die neigen naar
ongeloof; onbewust citeren gelovigen dergelijke uitspraken. We zullen de
drie voornaamste onder die uitspraken uiteenzetten:

De eerste: “Oorzaken creéren creaturen.”

De tweede: “Creaturen ontstaan uit zichzelf, komen tot stand en
vergaan.”

De derde: “Een creatuur ontstaat natuurlijk, de natuur vergt en creéert
het.”

Voorwaar, aangezien het bestaan existeert en niet verloochend kan
worden, en ieder wezen op een kunstige en diepzinnige wijze vorm krijgt,
en aangezien ieder wezen niet van oudsher bestaan heeft maar als iets
nieuws tot stand komt, zul jij, atheist zijnde, uiteraard beweren dat een
wezen, bijvoorbeeld een dier, 6f tot stand komt door wereldse oorzaken,
oftewel vorm krijgt door een bundeling van oorzaken, 6f dat het ontstaat uit
zichzelf, 6f dat het vorm krijgt door natuurlijke invloeden, omdat de natuur
het vereist. Of het creatuur wordt gecreéerd met de macht van een
Majestueuze Almachtige.

Aangezien er rationeel gezien buiten deze vier wegen om geen andere
wegen zijn, maakt het zonder twijfel of aarzeling de vierde weg — de weg
van Goddelijke eenheid — noodzakelijk en klaarblijkelijk definitief,
wanneer absoluut bewezen wordt dat de overige drie wegen onmogelijk,
fictief, uitgesloten en niet doenlijk zijn.

De eerste weg houdt in:vormingvan materie en ontstaan van
schepselenmiddels samenkomst van kosmische oorzaken. We zullen slechts
drie van de vele onmogelijkheden op deze weg specificeren.

De eerste onmogelijkheid

In een apotheek bevonden zich honderden flesjes en potjes gevuld met
verschillende substanties. Er werd een levend mengsel gewenst van die
middelen. Tevens was er behoefte aan een uitmuntend medicijn dat ook uit
die middelen samengesteld moest worden en evenzeer leven hoorde te




bezitten. We betraden die apotheek en zagen vele voorbeelden van dat
levende mengsel en medicijn. We onderzochten elk van die mengsels.

We ontdekten dat er uit ieder flesje en potje verschillende doseringen
gebruikt werden met een specifieke proportie. Er werd een kleine dosis van
het ene flesje, een andere dosis van het andere genomen, enzovoorts. Als er
een minieme dosis meer of minder gebruikt werd, zou dat mengsel niet
kunnen leven en zijn werking niet tonen. Ook hebben wij dat levende
medicijn onderzocht. Uit elk potje werd een substantie gebruikt met een
specifieke proportie. Als er een microscopische dosis tekortschoot of
overschoot, verloor dat medicijn zijn effect. Hoewel er meer dan vijftig van
die potjes waren, was er van elk een andere dosis genomen, alsof er met
een aparte normering gedoseerd werd.

Is er al met al ook maar een vorm van een mogelijkheid of kans dat die
flesjes met diverse doseringen, door een vreemd toeval of door een storm,
omkantelden waardoor exact de benodigde dosering eruit stroomde,
samenkwam, ineensmolt en dat mengsel verscheen? Bestaat er iets
onzinniger, onmogelijker en fictiever dan dit? lemand die herhaaldelijk in
waanzin verkeert en vervolgens tot bezinning komt, zal vluchten van een
dergelijke bewering met de woorden: “Ik deel deze gedachtegang niet.”

Voorwaar, zoals dit voorbeeld aantoont, is uiteraard ieder organisme een
levend mengsel. Daarbij dient iedere plant als een levend medicijn, die uit
vele verschillende doseringen, diverse substanties en zeer delicate
proporties gevormd wordt. Al dit toedichten aan oorzaken en elementen,
met de bewering: “Oorzaken creéren creaturen”, is net zo onmogelijk,
fictief en ver van het verstand verwijderd als het ontstaan van het mengsel
uit die apotheek door het omkantelen van de flesjes.

Kortom, in deze fenomenale apotheek van het universum kunnen levende
substanties, welke gebruikt worden naar de balans van het lot en besluit der
Pre-eeuwige Alwijze, enkel existentie ondervinden bij de gratie van
eindeloze wijsheid, onbegrensde kennis en een alomvattende wil. Een
ellendeling die beweert: “Ontelbare blinde en dove elementen,
natuurprocessen en oorzaken, welke razen zoals vloeden, verrichten dit
werk” of een suffe bazelaar die raaskalt: “Dat vreemde mengsel vormde
zichzelf na het omkantelen van de flesjes en kwam tot stand” is vele malen
dwazer dan een dronken dwaas. Waarlijk, die heresie is niets meer dan
dwaze, redeloze en suffe lariekoek.




De tweede onmogelijkheid

Als alles niet wordt geattribueerd aan de Majestueuze Almachtige, Die
de Ene Individuele is, maar aan oorzaken wordt toegedicht, dan is de
interventie van vele kosmische elementen en oorzaken voor de vorming
van ieder schepsel een vereiste. Daarentegen is de samenkomst van diverse
contraire en botsende oorzaken met een volmaakte ordening, zeer delicate
normering en complete saamhorigheid in het lichaam van een minuscuul
schepsel zoals een vlieg, een dusdanig evidente onmogelijkheid, dat
iemand met zoveel besef als de vleugel van een vlieg nog zou bekennen dat
dit onmogelijk is.

Waarlijk, het minuscule lichaam van een vlieg is betrokken bij de meeste
elementen en oorzaken van het universum; het is er zelfs een index van. Als
dit niet wordt geattribueerd aan de Pre-eeuwige Almachtige, dan horen die
materi€le oorzaken hoogstpersoonlijk present te zijn gedurende haar
vorming — die horen bovendien in haar minuscule lichaam te treden. Die
horen zelfs in een cel van haar oog te treden, welke een klein exemplaar is
van haar lichaam, want als de oorzaak materieel is, hoort die zich in het
bijzijn van en binnenin het resultaat te bevinden. In een dergelijk geval
hoort men aan te nemen dat kosmische basiselementen, bouwstoffen en
natuurprocessen zich fysiek in die cel bevinden, waar niet eens de pootjes
van twee vliegen ter grootte van een naald in passen, en daarbinnen als
specialisten opereren. Voorwaar, zelfs de meest dwaze sofisten schamen
zich voor een dergelijke weg.

De derde onmogelijkheid

Zoals de vastgestelde, norm luidt: “Als er eenheid is in een wezen, kan
die uiteraard uitsluitend door één eenheid, uit één hand ontstaan.” Met
name wanneer dat wezen in een zeer buitengewone ordening en delicate
normering verkeert en een omvangrijk leven bezit, toont het glashelder aan
dat het niet is ontstaan uit verschillende handen, wat een reden is tot geschil
en wanorde, maar ontstaan is uit één Hand van Iemand uitermate machtig
en wijs. Een dusdanig ordelijk, uitgebalanceerd en harmonieus wezen
alsnog toedichten aan handen van ontelbare, levenloze, onwetende,
ordeloze, onbewuste, chaotische, blinde en dove natuurlijke oorzaken —
terwijl de blindheid en doofheid van die oorzaken toenemen gedurende hun
vereniging en bundeling binnen eindeloze mogelijkheden — is net zo ver
van het verstand verwijderd als het op slag aanvaarden van honderd
onmogelijkheden.




Al wordt deze onmogelijkheid genegeerd, alsnog oefenen materiéle
oorzaken enkel invloed uit middels direct contact en binding. Natuurlijke
oorzaken hebben echter enkel contact met het fysiek van levende wezens.
Daarentegen zien wij dat de onzichtbare aspecten van die organismen, waar
de handen van materi€le oorzaken niet reiken, vele malen ordelijker, fraaier
en qua kunst veel volmaakter zijn. De handen en instrumenten van
materi€le oorzaken komen in geen geval bij de immateri€le aspecten van
minuscule organismen en diertjes; zelfs volledig contact met hun fysiek is
niet mogelijk. Hoewel dergelijke creaties qua kunst veel eigenaardiger en
qua schepping veel fraaier zijn dan de grootste schepselen, is hen alsnog
toedichten aan dove en blinde oorzaken, welke levenloos, onwetend, ruw,
afstandelijk, omvangrijk en contrair zijn, slechts mogelijk door zelf
honderdmaal blinder en duizendmaal dover te zijn.

De tweede kwestie houdt in: “Zelfvormend” oftewel “Het ontstaat uit
zichzelf”. Voorwaar, ook deze bewering bevat vele onmogelijkheden.
Vanuit vele perspectieven is ze fictief en onmogelijk. Ter illustratie zullen
we drie van de onmogelijkheden uiteenzetten.

De eerste onmogelijkheid

O stijfkoppige loochenaar! Jouw ego heeft jou dusdanig verdwaasd, dat
jij als het ware honderd onmogelijkheden eensklaps aanvaardt; want jij
bestaat — en jij bent geen simpele substantie, niet levenloos en ook niet
stabiel. Jij lijkt op een constant vernieuwende, welgeordende machine en
een voortdurend renoverend, voortreffelijk paleis. leder moment
functioneren atomen in jouw lichaam. Jouw lichaam heeft, voornamelijk
omtrent onderhoud en voortbestaan, een associatie en een ruilverkeer met
het universum. De atomen die functioneren in jouw lichaam zien er op toe
dat die verbondenheid niet wordt onderbroken en die associatie niet wordt
verstoord, waarna ze uit voorzorg stappen ondernemen. Het lijkt alsof ze
het hele heelal observeren, jouw bindingen met het heelal signaleren en
naar aanleiding daarvan hun positie innemen. Vervolgens maak jij gebruik
van die buitengewone positie met jouw externe en interne waarnemingen.

Als jij weigert te aanvaarden dat de atomen in jouw lichaam minuscule
functionarissen zijn, of een leger, of de uiteinden van de pen der
beschikking (elk atoom dient als een uiteinde), of de punten uit de pen der
macht (elk atoom dient als een punt), die handelen naar de wetten van de
Pre-eeuwige Almachtige, dan dient het actieve atoom in jouw 00g een 0og




betrokken bent in het zicht heeft. Tevens hoort hem een verstand van
duizend genieén toegedicht te worden welk de bronnen van jouw gehele
verleden, toekomst, generatie, oorsprong en elementen tezamen met de
mineralen voor jouw onderhoud kent en herkent. Een wetenschap en
inzicht van duizend Plato’s toedichten aan het atoom van iemand zoals jij,
die geen greintje verstand heeft van dergelijke kwesties, is een onmetelijk
dwaas bijgeloof.

De tweede onmogelijkheid

Jouw lichaam lijkt op een prachtig paleis met duizend koepels waarvan
elk is opgebouwd uit stenen die elkaar ondersteunen zonder steunpilaren.
Jouw lichaam is zelfs duizendmaal merkwaardiger dan dit paleis, want
jouw lichamelijke paleis wordt voortdurend gerenoveerd met volmaakte
orde. Afgezien van de ziel, het hart en de spirituele zintuigen, welke in
wezen uiterst bijzonder zijn, is elk orgaan van jouw lichaam als een vesting
met een koepel. Door elkaar achtereenvolgens met een volmaakte
normering en orde te ondersteunen, zoals de stenen in die koepels, stellen
atomen een buitengewone constructie, een fenomenaal kunstwerk en een
verbazingwekkend machtig mirakel ten toon, zoals het oog en de tong.

Als deze atomen geen ambtenaren zouden zijn, onderhevig aan het bevel
van de Bouwmeester der kosmos, dan zou ieder atoom ten opzichte van alle
atomen in het lichaam én absolute heerser, én absolute onderdaan, én
identiek, én contrair wat betreft gezag moeten zijn; tevens dient elk ervan
de bron en oorsprong te zijn van de meeste attributen die enkel de Absoluut
Existerende toebehoren. Hun capaciteiten zijn zowel zeer beperkt als
veelomvattend. Voor iemand met het bewustzijn van een atoom is het
toedichten van een zeer geordend uniek kunstwerk, welk volgens het
eenheidsgeheim alleen het kunstwerk kan zijn van de Ene Individuele,
duidelijk een zeer Kklaarblijkelijke onmogelijkheid die uit honderd
onmogelijkheden bestaat.

De derde onmogelijkheid

Als jouw lichaam geen brief zou zijn, geschreven door de pen der Pre-
eeuwige Almachtige, Die de Ene Individuele is, maar een afdruk van de
natuur en oorzaken, dan zouden er, beginnend vanaf de vorm van één
lichaamscel in jouw lijf, zoveel concentrische drukblokken als de
duizenden aantallen componenten aanwezig moeten zijn. Want als
bijvoorbeeld dit boek een brief zou zijn, zou één pen, berustend op de
kennis van haar auteur, alles kunnen schrijven. Als het geen brief zou zijn,




niet werd geattribueerd aan de pen van een auteur en er beweerd werd dat
het uit zichzelf is ontstaan of aan de natuur zou worden toegedicht, dan is
er, net zoals bij een gedrukt boek, behoefte aan een ijzeren pen voor elke
geschreven letter, opdat het gedrukt kan worden.

In een drukkerij behoren op voorhand zoveel drukletters aanwezig te zijn
als het aantal benodigde letters. Daarna kunnen de letters pas tot stand
komen. In die situatie is er, ter vervanging van één pen, behoefte aan
evenveel pennen als het aantal toegepaste letters. Wanneer er tevens in die
brief met een kleine pen binnen een grote letter een bladzijde met een fijn
handschrift geschreven is, zoals soms het geval is, zijn er duizenden pennen
nodig voor een enkele letter. Als ze zich daarenboven met elkaar
combineren en op een geordende wijze een vorm aannemen — zoals in het
geval van jouw lichaam — dan is er in elke kring, voor ieder onderdeel
behoefte aan zoveel drukblokken als het aantal toegepaste componenten. Al
zou je deze honderd vormen van onmogelijkheden mogelijk achten; als het
maken van deze geordende Kkunstige drukletters, voortreffelijke
drukblokken en pennen niet wordt geattribueerd aan één pen, is er voor het
maken van die pennen, drukblokken en ijzeren drukletters alsnog behoefte
aan wederom net zoveel pennen, drukblokken en letters, want ook die zijn
gemaakt en ook die zijn kunstig geordend. Zo zou deze keten tot aan een
eeuwigheid doorgestrekt kunnen worden.

Voorwaar, besef ook dat dit een gedachtegang is die zich in net zoveel
onmogelijkheden en verzinsels bevindt als het aantal atomen waar jij uit
bestaat. O stijfkoppige loochenaar! Schaam je en zie af van deze dwaling.

De derde uitspraak: “De natuur vergt het, de natuur vormt het.”
Voorwaar, dit oordeel bevat vele onmogelijkheden. Ter illustratie zullen we
er drie van specificeren.

De eerste onmogelijkheid

Als de visuele en diepzinnige kunst en vorming in het bestaan — die met
name te zien zijn bij organismen — niet worden geattribueerd aan de pen der
beschikking en macht van de Pre-eeuwige Zon, maar aan blinde, dove en
gedachteloze natuur en energie worden toegedicht, dan behoort de natuur
bij alles ontelbare figuurlijke machines en drukkerijen te vestigen, of in
alles een macht en wijsheid te implanteren waarmee het heelal geschapen
en beheerd kan worden. Bijvoorbeeld: de reflecties en weerkaatsingen van




de zon zijn te zien in de atomen van glasstukken en druppels op het
aardoppervlak. Als de reflecties van die miniatuurzonnetjes niet worden
geattribueerd aan de enige zon in de hemel, is het noodzakelijk om aan te
nemen dat er in ieder atoom van een glasstuk, waar geen uiteinde van een
luciferstokje in past, een fysiek kleine maar inhoudelijk enorme, natuurlijke
en ingeschapen zon gevestigd is die de attributen van de zon bezit.
Wanneer wezens en organismen, zoals in het voorgaande voorbeeld, niet
worden geattribueerd aan de reflecties van de namen der Pre-eeuwige Zon,
hoort men aan te nemen dat er in ieder wezen, met name in ieder
organisme, een natuur, een macht en zelfs een soort God aanwezig is die
beschikt over een eindeloze macht en wilskracht en een onmetelijke
wetenschap en wijsheid. Onder alle onmogelijkheden in het universum is
een dergelijke redenering echter de meest fictieve en valse. Een mens die
de kunst van de Schepper der kosmos toedicht aan een denkbeeldige,
zinloze en onbewuste natuur, toont uiteraard aan dat hij honderdmaal
dierlijker en onbewuster is dan dieren.

De tweede onmogelijkheid

Als de zeer geordende, evenwichtige, kunstige en diepzinnige wezens
niet worden geattribueerd aan een onmetelijk machtige en ingenieuze
Entiteit, maar aan de natuur worden toegedicht, dan behoort de natuur in
ieder stukje aarde zoveel drukkerijen en machines in voorraad te hebben als
de algehele hoeveelheid drukkerijen en fabrieken aanwezig in Europa,
opdat dat stukje aarde de bron kan zijn voor de voeding en vorming van
ontelbare bloemen en vruchten waar het de bakermat en kweekplaats van
is. Want bij een schaal aarde, die voor bloemen als jardiniére dient, is
feitelijk te zien dat die de vaardigheid bezit om alle gezaaide bloemzaadjes
— waarvan de vormen en structuren zeer verschillen van elkander — stuk
voor stuk te formeren en modelleren. Als dit niet wordt geattribueerd aan
de Majestueuze Almachtige, kan deze toestand niet geschieden wanneer er
zich in die schaal met aarde geen immateriéle, specificke en natuurlijke
machine bevindt voor elke bloem. Want zaadjes bestaan uit dezelfde
substanties, evenals zygoten en eieren. Oftewel, ze bestaan uit een
ordeloos, vormloos en deegachtig mengsel van waterstof, zuurstof, koolstof
en stikstof. Bovendien zijn lucht, water, warmte en licht eveneens
eenvoudig en onwillekeurig, en laten ze zich zoals vloeden door alles
meevoeren. Daardoor vergen zowel de formatie van die ontelbare bloemen
als de variérende, zeer ordelijke en kunstige wijze waarop ze ontspruiten uit
die aarde op een klaarblijkelijke en noodgedwongen wijze de figuurlijke




presentie van zoveel immateriéle en minuscule drukkerijen en fabrieken in
die schaal met aarde als aanwezig in Europa; opdat zoveel levende weefsels
en duizenden verscheiden gebreide breisels geweven kunnen worden.

Voorwaar, oordeel nu zelf hoezeer de atheistische redeneringen van de
naturalisten de grenzen van ratio overschrijden. Hoewel dwaze dronkaards
in menselijke gedaantes die de natuur als vormer zien beweringen maken
als: “Wij zijn intelligente wetenschappers!”, kun je zien hoe ver ze
verwijderd zijn van intelligentie en wetenschap en hoe ze zich een
ondoenlijk bijgeloof, dat op geen enkele wijze mogelijk is, als weg kunnen
toe-eigenen; lach er om en spuug er op.

Mocht jij het volgende stellen: als wezens worden toegedicht aan de
natuur, ontstaan er dergelijke onverklaarbare onmogelijkheden. Het wordt
dusdanig problematisch, dat die redenering wordt uitgesloten. Op wat voor
wijze zou deze problematiek eigenlijk opgeheven worden wanneer alles aan
de Ene Individuele Entiteit en Onafhankelijke wordt geattribueerd? En hoe
zou die problematische onuitvoerbaarheid omslaan in een gangbare
noodzakelijkheid?

Het antwoord:zoals vermeld in de eerste onmogelijkheid: hoewel de
zegeningen en invloeden van zonneschijn middels de reflecties van
miniatuurzonnetjes met absoluut gemak worden getoond — van een
minuscuul atoom tot aan het oppervlak van de grootste oceaan — hoort men
de aanwezigheid van een natuurlijke en fysieke verschijningsvorm van de
zon in ieder atoom (wat een uitgesloten mogelijkheid is) mogelijk te achten
wanneer de band met de zon wordt verbroken. Evenzo, als ieder wezen
regelrecht geattribueerd wordt aan de Individuele en Onafhankelijke
Entiteit, dan kan ieder wezen dankzij een band en een reflectie al zijn
benodigdheden op een onvermijdelijk eenvoudige wijze aangereikt krijgen.

Als die band wordt verbroken, die ambtenarij omslaat in wanorde en
ieder wezen aan zichzelf en aan de natuur wordt overgelaten, hoort men aan
te nemen dat de blinde natuur binnenin de zeer buitengewone lichamelijke
machine van een organisme zoals een vlieg, die dient als een index van het
heelal, bezitter is van een macht en wijsheid waarmee het heelal geschapen
en beheerd kan worden. Dit is echter niet één onmogelijkheid; hierin
bevinden zich duizenden onmogelijkheden.

Zoals een gelijke of deelgenoot van de Absoluut Existerende Entiteit
uitgesloten en onmogelijk is, is ook de externe interventie bij Zijn




heerschappij en scheppingswijze zo uitgesloten en onmogelijk als de
existentie van Zijn gelijke.

Wat betreft de problematiek van de tweede onmogelijkheid: zoals
bewezen in verscheidene traktaten, is de totstandkoming van één creatuur
zo simpel en eenvoudig als de vorming van alle creaturen wanneer alles
wordt geattribueerd aan de Ene Individuele. Als alles wordt toegedicht aan
oorzaken en de natuur, wordt de totstandkoming van één iets zo
problematisch als de vorming van alles; zoals bewezen in verscheidene
traktaten met absolute bewijzen. Een samenvatting van een bewijs luidt als
volgt:

Als een man zich bindt met een sultan via krijgsdienst of dienaarschap,
dan kan die dienaar of soldaat de oorzaak zijn van handelingen waarvoor
een kracht vereist is welke zijn persoonlijke kracht honderdduizend maal
overtreft. Tevens is hij in staat om namens de sultan een grootvizier
gevangen te nemen; want de benodigde accessoires en kracht voor de taken
die hij verricht en werken die hij samenstelt, draagt hij niet zelf en hij is
ook niet genoodzaakt die te dragen. Ten gevolge van die band worden die
kracht en accessoires gedragen door de weelde van de sultan en zijn leger
welk achter hem gepositioneerd is als steunpunt. Aldus lijken zijn verrichte
handelingen op de fraaie handelingen van een sultan en kunnen de werken
die hij tentoonstelt zo bijzonder zijn als de werken van een leger.

Bijvoorbeeld, op basis van ambtenarij werd het paleis van de farao
verwoest door een mier. Op basis van verbondenheid werd Nimrod
vernietigd door een vlieg. En op basis van die band komen alle onderdelen
van een enorme dennenboom tot volle wasdom vanuit een dennenpit ter
grootte van een graankorrel’.

Als die band wordt verbroken en die ambtenarij wordt be€indigd, dan is
dat pitje genoodzaakt om de benodigde accessoires en kracht op eigen
houtje te dragen. Op dat moment kan het slechts handelen naar de

2 Waarlijk, vanwege die band ontvangt die pit een bevel vanuit het Goddelijke lot en wordt
aangewezen voor die voortreffelijke taken. Wanneer die band verbroken wordt, is er voor de
vorming van die pit behoefte aan meer accessoires, macht en kunst dan nodig voor de
vorming van die enorme dennenboom. Want alle materie en onderdelen in het fysiek van
een dennenboom op de bergen, wier wezen een machtsvertoon is, horen in de immateriéle
dennenboom, welke de pit is wiens wezen het lot beduidt, gevestigd te zijn. Want de fabriek
van die enorme boom is die pit. De voorbeschikte boom in die pit ontkiemt door middel van
macht en bloeit uit tot een fysieke dennenboom.

10



hoeveelheid kracht en krijgsuitrusting aanwezig in zijn minuscule bouw.
Als de handelingen die hij in zijn voorgaande staat met gemak verrichtte,
nu van hem gevraagd zouden worden, zou zijn miezerige wezen uitgerust
moeten worden met de kracht van een leger en een fabriek die de
benodigde oorlogsaccessoires van een sultan produceert. Waarlijk, zelfs
komedianten die de onzinnigste bijgeloven en verhalen verzinnen om
anderen tot lachen te brengen, zouden zich schamen voor deze fantasie.

Tot slot: in het attribueren van ieder wezen aan de Absoluut Existerende
bevindt zich een onvermijdelijke eenvoud. Vorming toedichten aan de
natuur is daarentegen ondoenlijk problematisch en valt buiten de grenzen
van ratio.

De derde onmogelijkheid

Hier volgen twee in diverse traktaten uiteengezette voorbeelden die deze
onmogelijkheid beschrijven.

Het eerste voorbeeld

Een paleis dat in een afgelegen woestijn was gevestigd en met de
modernste vindingen was verfijnd en gedecoreerd, werd eens betreden door
een zeer primitieve man. Hij bezichtigde het paleis van binnen en zag
duizenden kunstig geordende creaturen. Vanwege zijn primitiviteit begon
hij zich het volgende in te beelden: “Zonder externe invloed heeft één van
die creaturen in dat paleis het paleis met al wat zich er in bevindt
gecre€erd.” Maar naar welk creatuur hij zich ook wendde, hij kon zelfs met
zijn primitieve verstand geen creatuur vinden waaraan hij de creatie kon
toedichten. Op den duur trof hij een schrift aan waarin het bouwplan, het
burgerregister en de wetgeving van het paleis stonden opgesteld. Echter,
evenals de overige creaturen bezat dat schrift geen macht, visie,
gereedschap of wat voor vaardigheid dan ook om dat paleis te kunnen
bouwen en decoreren. Desalniettemin, omdat hij in dat schrift — in
tegenstelling tot in de overige creaturen — een universele binding zag aan de
hand van wetenschappelijke wetten, zei hij, gedwongen door zijn
radeloosheid, het volgende: “Voorwaar, dit schrift is de oorzaak van zowel
de constructie, ordening en decoratie van dat paleis, als de vorming,
verspreiding en positionering van die creaturen.” Zodoende leidde zijn
primitiviteit hem naar het gebazel van dwazen en dronkaards.

Voorwaar, evenals in dit voorbeeld betrad een primitieve voorstander van
de naar Godloochening leidende, naturalistische gedachtegang dit paleis
van het bestaan, dat eindeloze malen ordelijker en volmaakter is dan het

11



paleis uit het voorbeeld en omringd is met miraculeuze wijsheden. Zonder
zich te realiseren dat dit een kunstige creatie van de Absoluut Existerende
Entiteit zou kunnen zijn, Die niet beperkt is tot de grenzen der schepping,
wendde hij zich van Hem af en ontdekte binnen de geschapen grenzen
Gods universele natuurwetten en het kunstregister des Heren waaraan de
zeer misplaatste en ongegronde benaming “natuur” gegeven wordt; deze
dienen als het tableau van Gods beschikking waarop geschreven en gewist
wordt en als een schrift dat verandering en vervorming ondergaat
gedurende manifestaties van Gods macht in natuurprocessen. Tevens zei
hij: “Deze creaturen behoeven klaarblijkelijk een oorzaak. Niets lijkt meer
betrokken met het bestaan dan dit schrift. Al zou geen verstand accepteren
dat dit schrift het werk vervult van een absolute soeverein en als bron dient
voor vorming waar een eindeloze macht voor vereist is, zal ik alsnog
zeggen dat dit schrift alles gecreéerd heeft, aangezien ik de Kunstenaar
zonder oorsprong niet erken.” Wij zeggen daarop het volgende:

O dronken dwaas die zich door de grootste dwazen heeft laten
verdwazen! Haal je hoofd uit het moeras van de natuur en kijk om je heen.
Aanschouw een Majestueuze Kunstenaar Die in verschillende talen erkend
en met verscheidene gebaren — van atomen tot aan planeten — aangeduid
wordt. En aanschouw de reflecties van de Pre-eeuwige Wever, Die dat
paleis gecreéerd en dat schrift geschreven heeft. Bezie Zijn wens, geef
gehoor aan Zijn Qur’an en word bevrijd van dat gebazel.

Het tweede voorbeeld

Eens betrad een zeer primitieve man een opzienbarend legerkamp en
observeerde de samenscholing en geordende handelingen van een
volkomen gedisciplineerd leger. Hij zag dat een bataljon, legioen en divisie
met het sein van een soldaat opstond, halt hield, marcheerde en op
commando vuurde. Zijn woeste en primitieve verstand kon een
commandant die beveelt en commandeert naar de regelgeving van een land
en de wetten van een sultan niet bevatten, dus verloochende hij hem.
Vervolgens beeldde hij zich in dat die soldaten door koorden met elkaar
verbonden waren. Hij filosofeerde over dat denkbeeldige buitengewone
koord en stond perplex.

Vervolgens vertrok hij en bezocht op een vrijdag een moskee, zo
indrukwekkend als de Aya Sofia. Hij zag een door een mannelijke stem
geleide moslimgemeenschap staan, buigen, knielen en zitten. Omdat zowel

12



de uit de spirituele en hemelse wetten bestaande Sharia, als de immateri€le
gebruiken die voortvlioeien uit de bevelen van de Sharia-Eigenaar,
onbevattelijk waren voor hem, beeldde hij zich in dat die gemeenschap
verbonden was met materi€le koorden die hen in gevangenschap hielden en
bespeelden. Daarna vertrok hij met een lachwekkende gedachtegang die
zelfs de meest barbaarse dieren in menselijke gedaanten tot lachen brengt.

Voorwaar, zoals in het voorgaande voorbeeld werd het fenomenale
legerkamp bestaande uit ontelbare soldaten van de Pre- en Posteeuwige
Sultan, wijzend op deze wereld, en de geordende moskee van de Pre-
eeuwige Aanbedene, wijzend op dit universum, betreden door een
loochenaar die de puur primitieve, atheistisch-naturalistische gedachtegang
aanhield. De uit de wijsheid der Pre-ceuwige Sultan ontsproten immateriéle
wetten die binnen de kosmische ordening gelden, beschouwde hij als iets
materieels. Tevens veronderstelde hij dat de glorieuze wetgeving in de
heerschappij, de universele natuurwetten der Pre-eeuwige Aanbedene, en
de bepalingen en regels welke onstoffelijk zijn en slechts existeren in
wetenschap, een externe existentie en fysieke verschijningsvorm bezaten.
Op grond van die gedachtegang verving hij vervolgens Gods macht met die
wetten, dichtte de schepping toe aan hun handen, gaf hen de benaming
“natuur” en beschouwde energie — wat slechts een reflectie is van de macht
des Heren — als een machtige en zelfonderhoudende heerser. Een dergelijke
redenering belijden is echter een duizendmaal lagere primitiviteit dan de
primitiviteit uit het voorgaande voorbeeld.

Conclusie: het denkbeeldige en onware dat naturalisten als natuur
bestempelen, kan hooguit — als het een uitwendige werkelijkheid bezit —
kunst zijn, geen kunstenaar. Het is een weefsel, het kan niet de wever zijn.
Het is een bepaling, het kan niet de bepaler zijn. Het is een natuurlijke wet,
het kan niet de wetgever zijn. De schepping is een sluier voor glorie, zij kan
niet de Schepper zijn. Het is een beinvloedbaar wezen, het kan niet de
Effectuerende Formeerder zijn. Het is een wet, geen kracht; het kan niet de
machtsbron zijn. Het is een gevolg, het kan niet de oorsprong zijn.

Tot slot: aangezien het bestaan existeert en aangezien een andere weg
buiten de vier wegen om niet volgens rationele richtlijnen is in te beelden,
zoals vermeld aan het begin van de Zestiende Notatie, is de invaliditeit
van drie uit de vier redeneringen — blijkens drie evidente onmogelijkheden
op iedere weg — op een absolute wijze bewezen. Wat betreft die vierde weg
toont het aan het begin genoemde vers: “Bestaat er een twijfel aangaande
ALLAH, Die de hemelen en aarde heeft voortgebracht?” - De Heilige

13



Qur’an, 14:10 onbetwistbaar en ongetwijfeld, op een klaarblijkelijke wijze,
de Goddelijkheid aan van de Absoluut Existerende Entiteit en wijst erop
dat alles regelrecht aan Zijn machtshand ontspruit en dat zowel de hemelen
als de aarde zich onder Zijn bevel bevinden.

O hopeloze man die gebonden is aan materie en de natuur verafgoodt!
Aangezien de natuur van alles, zoals het hele bestaan, geschapen is, want
zij is kun-stig en nieuwgevormd; en aangezien de externe oorzaak evenzeer
kunstig is als het resultaat; en aangezien het bestaan van alles behoeftig is
aan vele accessoires en onderdelen, is de existentie van een Absoluut Al-
machtige Die deze natuur ontwerpt en oorzaken creéert uiteraard een
vereiste. En wat voor behoefte zou Die Absoluut Almachtige moeten
hebben, dat machteloze oorzaken een inbreng zouden kunnen hebben in
Zijn heerschappij en vorming? God verhoede! Hij cre€ert regelrecht het
gevolg gezamenlijk met de oorzaak. Om reflecties van Zijn namen en Zijn
wijsheid te tonen door een visuele oorzaak en verbintenis te creéren binnen
orde en structuur, maakte Hij oorzaken en de natuur een sluier voor Zijn
machtshand, opdat zij als bron dienen voor de ogenschijnlijke
tekortkomingen, wreedaardigheden en gebreken van creaties. Zodoende
waarborgde Hij Zijn glorie.

Is het voor een klokkenmaker praktischer om eerst de tandwieltjes van
een klok te maken en vervolgens die tandwieltjes in die klok te detacheren
en te ordenen? Of is het praktischer voor hem om een buitengewone
machine in die tandwieltjes te vestigen om de constructie van die klok
vervolgens aan de levenloze handen van die machine over te laten opdat zij
die klok samenstelt? Valt dit niet buiten het kader van mogelijkheden? Stel
die vraag aan jouw onredelijke verstand en oordeel zelf.

Of neem als voorbeeld een auteur met een pen, inkt en papier tot zijn
beschikking. Is het praktischer voor hem om hoogstpersoonlijk een boek
eigenhandig te schrijven? Of is het voor hem praktischer om een
schrijfapparaat in zijn pen, inkt en papier te vestigen dat specifiek bedoeld
is voor dat ene boek, hetgeen kunstiger en lastiger is dan de samenstelling
van dat boek, en vervolgens “Schrijf!” te zeggen tegen dat onbewuste
apparaat en zichzelf verder buiten te sluiten? Zou dat niet duizendmaal
problematischer zijn dan het boek eigenhandig te schrijven?

Mocht jij het volgende stellen: “Inderdaad, het samenstellen van een
apparaat welk dat boek schrijft, is duizendmaal problematischer. Het lijkt
echter plausibel om dat apparaat als de bron te zien van de vele kopieén van
datzelfde boek.”

14



Het antwoord: de Pre-eeuwige Wever ververst continu de eindeloze
reflecties van Zijn namen met Zijn onmetelijke macht om verscheidene
manifestaties ervan te demonstreren. Als gevolg heeft Hij gedaanten van
materie en specifieke gelaten in een dusdanige vorm geschapen, dat geen
enkele brief der Behoefteloze en geen enkel boek des Heren exact identiek
is aan één van de overige boeken. Om verschillende betekenissen uit te
drukken, zijn er in alle gevallen verscheidene karakteristieken nodig.

Als jij een oog bezit, observeer dan het gezicht van de mens en zie dat er
een gelijkenis is aangaande basisorganen in dit kleine gelaat. Daarnaast
staat definitief vast dat elk gelaat, vanaf Adam y; tot aan het heden en tot in

de eeuwigheid, onderscheidende attributen bezit ten opzichte van overige
gelaten. Aldus is elk gelaat een ander boek. Om enkel de kunst erin te
ordenen, is er behoefte aan ander schrijfgerei, een andere ordening en een
ander handschrift. Daarenboven behoeven zowel de collectering en
detachering van materie als de implantatie van alle lichamelijke
benodigdheden een volkomen andere werkomgeving.

Stel, we achten het onmogelijke mogelijk en beschouwen de natuur als
een drukkerij. Het werk welk de drukkerij toebehoort is ordenen en
drukken; oftewel de specifieke ordening een gedaante geven. In
vergelijking daarmee is het echter honderdmaal problematischer om de
bouwstoffen waaruit het lichaam van een organisme bestaat, te collecteren
vanuit de verste uiteinden van het universum en samen te stellen met een
specifieke normering en delicate ordening om die tenslotte te overhandigen
aan die drukkerij. Hier is wederom behoefte aan de macht en wilskracht
van de Absoluut Almachtige Die ook die drukkerij geschapen heeft. Aldus
is dit alternatief betreffende die drukkerij een totaal nietszeggend verzinsel.

Voorwaar, getuige de voorgaande voorbeelden aangaande de klok en het
boek, heeft de Majestueuze Kunstenaar en Alomvattende Almachtige de
oorzaken geschapen; ook de resultaten schept Hij. Met Zijn wijsheid
koppelt Hij resultaten aan oorzaken. Zowel de ordelijke procesvoering in
het universum, bestaande uit een reflectie van Gods universele
natuurwetten, vastgesteld door Zijn principi€le bepalingen, als de
natuurlijke creaturen die slechts een spiegel en reflector zijn van die
reflectie, heeft Hij met Zijn wil aangesteld. Tevens heeft Hij het gedeelte
van dat proces welk betrokken is bij een externe verschijningsvorm met
Zijn macht geformeerd, het creatuur volgens die procedure geschapen en
zodoende de natuur en de schepping aan elkaar gekoppeld. Is het nu
eenvoudiger om deze zeer gangbare werkelijkheid te aanvaarden, welke het

15



resultaat is van ontelbare bewijzen? Is dit niet een noodzakelijke vereiste?
Of is het eenvoudiger om de eindeloze accessoires en onderdelen die
benodigd zijn voor de vorming van ieder creatuur te overhandigen aan de
levenloze, onbewuste, gecreéerde, gemodelleerde en simplistische dingen
welke jullie oorzaken en natuur noemen, opdat zij die diepzinnige en
doelbewuste werken verrichten? Is een dergelijke redenering geen
ondoenlijke optie? Wij laten het over aan de redelijkheid van jouw
onredelijke verstand.

De loochenende naturalist zei het volgende: “Aangezien u mij uitnodigt
tot redelijkheid, zal ik het volgende bekennen: ik geef toe dat het verkeerde
pad welk wij tot op heden beliepen op honderden manieren onmogelijk,
alsook zeer schadelijk en afgrijselijk lelijk is. Na uw voorgaande analyses
vernomen te hebben, zou iemand met het bewustzijn van een atoom zich
nog realiseren dat het toedichten van vorming aan oorzaken en de natuur
uitgesloten en onmogelijk is. Bovendien is het noodzakelijk en vereist om
alles regelrecht te attribueren aan de Absoluut Existerende. Ik zeg: “De lof
behoort ALLAH toe voor overtuiging.” €n aanvaard het geloof. Ik zit echter
met één twijfel. Tk aanvaard dat de Hoogste Gerechtigde de Schepper is.
Maar wat voor schade zou Zijn soevereiniteit ervaren wanneer een aantal
kleine oorzaken een inbreng hebben bij onbenullige creaties en naar
aanleiding daarvan deels lof en glorificatie ondervinden? Zou Zijn
soevereiniteit daar minder op worden?”

Het antwoord: zoals op een zeer zekere wijze bewezen in een aantal
traktaten, bestaat de essentie van regeren uit verwerping van interventie.
Als het aankomt op zijn regeerwijze wijst zelfs een meest simpele regeerder
of functionaris de ingreep van zijn bloedeigen zoon af. Dat daarenboven
diverse religieuze sultans, ondanks dat ze Khalief waren, hun onschuldige
zonen doodden op verdenking van interventie, wijst erop hoe waarlijk deze
“verwerping van interventie”-regel heerst binnen het regeren. Van twee
wedijverende gouverneurs in een dorp tot aan twee strijdende sultans in een
land, uit de geschiedenis met haar bizarre chaos blijkt hoe sterk deze
vereiste regel meetelt in het onafhankelijk regeren.

Als we zien dat de machteloze en hulpbehoevende mens, die een
schaduw van gezag en soevereiniteit bezit, op een dusdanige wijze externe
interventie verwerpt, bemoeienissen van anderen hindert, deelgenoten voor
zijn heerschappij afwijst en de onafhankelijkheid in zijn positie op een
bovenmatig intolerabele wijze probeert te behouden, vergelijk dan
vervolgens, als je in staat bent, wat voor onontbeerlijke benodigdheid en

16



noodzakelijke vereiste het verwerpen van interventie, hinderen van ingreep
en afwijzen van deelgenootschap zou zijn voor een Majestueuze Entiteit,
Wiens absolute soevereiniteit op een alom heersend, Wiens absolute gezag
op een Goddelijk, Wiens absolute onafhankelijkheid op een individueel en
Wiens non-behoeftigheid op een absoluut almachtig niveau is.

Wat betreft jouw tweede vorm van twijfel: “Als devoties deels
gedirigeerd worden naar een aantal oorzaken bij een aantal kleinigheden,
wat zou er dan ontbreken aan de devoties van schepselen — van atomen tot
aan planeten — welke gewend zijn tot de Absoluut Existerende Entiteit Die
de Waardige Aanbedene is?

Het antwoord: de Soevereine Schepper van deze kosmos schiep het
heelal als een boom wiens waardevolste vrucht de bezitters van besef zijn.
En onder de bezitters van besef heeft Hij de mens de meest omvattende
vrucht gemaakt. Tevens bestaan de waardevolste levensvruchten, de zin en
het natuurlijke streven van de mens uit dankbetuiging en aanbidding. Zou
Die Ultieme Soeverein en Onafhankelijke Heerser, Die Ene Individuele Die
het universum schiep om Zich geliefd en bekend te maken, de mens, die de
vrucht is van heel het bestaan, en de meest verheven vruchten van de mens,
bestaande uit dankbetuiging en aanbidding, ooit overhandigen aan andere
handen? Zou Hij ooit, volledig in strijd met Zijn wijsheid, het resultaat van
de schepping en de vruchten van het heelal leiden naar trivialiteit? God
verhoede! Zou Hij ooit de gebeden van wezens, op een wijze welke Zijn
wijsheid en heerschappij doet verloochenen, afstaan aan anderen? Terwijl
Hij tevens met Zijn werken aantoont dat Hij op een grenzeloze wijze
Zichzelf geliefd en bekend wil maken, zou Hij Zichzelf dan laten vergeten
en het verheven doeleinde der schepping doen verloochenen door de
dankbetuigingen, afhankelijkheden, liefdes en devoties van de meest
volmaakte schepselen weg te geven aan andere oorzaken? O vriend die
naturalisme heeft afgezworen, jij mag het zeggen!

Hij zei: “De lof behoort ALLAH toe. Afgezien van mijn twee
weggewerkte twijfels, heeft u mij twee dusdanig heldere en krachtige
bewijzen geleverd aangaande Gods eenheid, dat Hij de Waardige
Aanbedene is en dat er buiten Hem om niets het waard is om aanbeden te
worden, dat het verloochenen van die bewijzen een grootspraak is die
gelijkstaat aan het ontkennen van de zon in het daglicht.”

17



Slot

Degene die de atheistisch-naturalistische gedachtegang afzwoor en tot
het geloof trad, zei het volgende:

“De lof behoort ALLAH toe, ik heb geen twijfels meer. Ik heb enkel een
aantal vragen die mijn aandacht getrokken hebben.”

De eerste vraag: van heel luie mensen en zij die hun gebeden
verwaarlozen, vernemen wij het volgende: “Wat voor behoefte heeft de
Hoogste Gerechtigde aan onze gebeden, dat Hij de verwaarlozer van
gebeden in de Qur’an zodanig heftig en nadrukkelijk berispt en met helse
folteringen bedreigt? Op wat voor wijze siert het de welafgewogen,
adequate en rechtvaardige beschrijvingsmethode van de Qur’an om op een
nutteloze en kleine overtreding dusdanig fel te reageren?”

Het antwoord: waarlijk, de Hoogste Gerechtigde heeft uiteraard noch
behoefte aan jouw gebeden, noch aan iets anders. Echter, jij hebt behoefte
aan gebeden; spiritueel gezien ben jij ziek. In vele traktaten hebben wij
bewezen dat gebeden dienen als genezingen voor spirituele wonden. Als
een genadevolle dokter een patiént stellig adviseert om medicijnen te
nemen die genezend zijn voor zijn ziekte, en de patiént daarop als volgt
reageert: “Wat voor behoefte heb jij aan mijn genezing, dat jij er zo
nadrukkelijk op wijst?”” zul jij ook inzien hoe loos die opmerking zal zijn.

Wat betreft de felle bedreigingen en heftige bestraffingen in de Qur’an
aangaande verzuiming van gebeden: aan een simpele man die een misdrijf
begaat, zou een sultan, naargelang het geschonden volksrecht, een felle
straf opleggen om zo het recht van zijn volk te beschermen. Op een
vergelijkbare wijze schendt een man die de godsdienstoefeningen en
gebeden nalaat op een ernstige wijze het recht van alle wezens, welke
dienen als het volk der Pre- en Posteeuwige Sultan, en begaat een spiritueel
misdrijf, want volmaaktheden van wezens verschijnen op hun naar de
Kunstenaar gewende aangezichten middels verheerlijking en aanbidding.
Hij die zijn gebeden nalaat, ziet de aanbidding in het bestaan niet en kan
die ook niet zien; misschien ontkent hij die zelfs. Wezens, welke zich op
een hoge positie bevinden wat betreft aanbidding en verheerlijking, en
waarvan een ieder dient als een brief der Onafhankelijke en spiegel der
Goddelijke namen, verstoot hij op dat moment van hun verheven positie;
omdat hij hun toestand tevens waardeloos, functieloos, levenloos en
miserabel acht, denigreert hij alle wezens, verloochent hun volmaaktheid
en schendt hun rechten.

18



Voorwaar, iedereen ziet de wereld zoals die in zijn eigen spiegel
verschijnt. De Hoogste Gerechtigde heeft de mens als criterium en balans
voor het bestaan geschapen. Aan ieder mens heeft Hij binnen deze wereld
een specifieke wereld geschonken. God toont de kleuren van die wereld
naar het begrip van zijn hart. Bijvoorbeeld, een mens die op een zeer
hopeloze en bedroefde wijze weent, ziet de wereld in een wenende en
hopeloze staat. Een zeer vrolijke en fleurige man die lacht vanwege zijn
volle hoop en vrolijkheid, ziet de wereld in een lachende en fleurige staat.
Een man die op een plechtige en bezinnende wijze gebeden en
verheerlijkingen verricht, ontdekt en ziet in zekere mate de waarachtige
aanbiddingen en verheerlijkingen van wezens welke wezenlijk
plaatsvinden. Een man die door dwaling of verloochening aanbidding
nalaat, beeldt de staat van wezens in op een wijze welke volkomen vals,
botsend en contrair is ten opzichte van hun ware volmaaktheid. Zodoende
schendt hij spiritueel gezien hun rechten.

Omdat die verwaarlozer van gebeden zichzelf evenmin bezit, doet hij
zijn eigen ziel, welke onderdaan is van zijn Heerser, onrecht aan. Zijn
Heerser bedreigt hem op een intense wijze opdat het recht dat die
onderdaan toekomt, gepakt wordt van zijn ego. Vanwege het nalaten van
gebeden, welke de vruchten der schepping en ingeschapen strevens zijn,
impliceert die nalatigheid bovendien het schenden van Goddelijke wijsheid
en een verzoek des Heren. Daarom zal hij foltering ondergaan.

Tot besluit: iemand die aanbidding verzuimt, doet én zijn ziel onrecht aan
— de ziel die de onderdaan is van de Hoogste Gerechtigde en Hem
toebehoort — én hij schendt de volmaakte rechten van de schepping.
Waarlijk, zoals atheisme een belediging is voor het bestaan, is het nalaten
van gebeden een verloochening van de volmaaktheid der schepping. Omdat
het daarenboven Goddelijke wijsheid schendt, bestaat hetgeen hem toekomt
uit heftige dreigementen en ernstige folteringen.

Voorwaar, om dit toebehoren en deze beschreven werkelijkheid te
omschrijven, verkoos de miraculeus uiteengezette Qur’an op een
miraculeuze wijze die felle beschrijvingsmethode, welke onder pure
eloguentie valt; oftewel de toepassing van het best geplaatste woordgebruik
naar de situatie.

De tweede vraag

De man die naturalisme afzwoor en tot het geloof trad, zei het volgende:
“De verbondenheid met de wil van ALLAH en Zijn macht over ieder

19



wezen, in ieder opzicht, met alle handelingen en elke eigenschap, is een
fenomenale werkelijkheid. De fenomenaliteit ervan maakt het onbevattelijk
voor ons beperkte verstand. De bovenmatige overvloed welke wij met onze
ogen waarnemen, de grenzeloze eenvoud binnen de creatie en vorming van
creaturen, de eindeloze souplesse en eenvoud van vorming op het pad van
Goddelijke eenheid — welke zich voltrekt zoals beschreven in uw
voorgaande bewijzen — en het uiterste gemak dat openlijk getoond wordt in
verzen zoals:
“Zowel jullie schepping als jullie wederopstanding is zoals die van één
ziel.” - De Heilige Qur’an, 31:28

“En het uur zal in een oogwenk, of nog spoediger plaatsvinden.” - De
Heilige Qur’an, 16:77

tonen daarentegen aan dat die fenomenale werkelijkheid een meest
aanvaardbare en rationele zaak is. Wat is het geheim en wijsheid achter
deze eenvoud?

Het antwoord: de Tiende Termvan de Twintigste Brief waarin het vers:
“En Hij heeft de macht over alles.” - De Heilige Qur’an, 30:50 wordt
uiteengezet, verklaart dat geheim op een zeer heldere, absolute en
doorslaggevende wijze. Met name in de bijlage van die brief wordt op een
nog duidelijkere wijze bewezen dat de vorming van heel het bestaan zo
eenvoudig wordt als die van één wezen wanneer het geattribueerd wordt
aan de Ene Kunstenaar. Als alles niet wordt geattribueerd aan de Ene
Individuele, wordt de vorming van één wezen zo problematisch als die van
heel het bestaan. De vorming van een zaad wordt dan zo lastig als die van
een boom.

Als formatie wordt geattribueerd aan de Ware Kunstenaar, dan wordt de
vorming van het heelal zo eenvoudig als die van een boom, die van een
boom zo eenvoudig als die van een zaadje, die van het paradijs zo
eenvoudig als die van de lente en die van de lente zo eenvoudig als die van
een bloem; aldus vindt souplesse plaats.

We gaan bondig verwijzen naar enkele van de honderden in diverse
traktaten uiteengezette bewijzen aangaande de bron van het geheim en de
wijsheid achter de klaarblijkelijke overvlioedige overvioed en
moeiteloosheid, de probleemloze presentie van menig individu uit iedere
levensvorm en de algemene eenvoud en rapheid in de soepele
totstandkoming van geordende, kunstige en waardevolle wezens.

20



Zoals het honderdmaal eenvoudiger is om honderd soldaten te plaatsen
onder het bevel van één officier dan om één soldaat te plaatsen onder het
bevel van honderd officieren, is de eenvoud in de regeling van
legeraccessoires voor een heel leger kwantitatief gelijk aan die van één
soldaat wanneer één centrum, één wet, één fabriek en één koningsbevel
daar verantwoordelijk voor zijn. Anderzijds is de regeling van accessoires
voor één soldaat kwantitatief zo problematisch als de regeling van
accessoires voor een heel leger wanneer de verantwoordelijkheid op
verscheidene centra, verscheidene fabrieken en verscheidene bevelhebbers
rust. Want voor de accessoires van één enkele soldaat is er behoefte aan de
fabrieken welke benodigd zijn voor een compleet leger.

Vanuit het perspectief van het eenheidsgeheim is tevens klaarblijkelijk te
zien dat een boom duizenden vruchten geeft met het gemak van één vrucht,
omdat zijn levensmiddelen worden gegeven vanuit één wortel, één centrum
en één wet. Als eenheid wordt omgezet in diversiteit en de benodigde
levensmiddelen van elke vrucht vanuit verschillende bronnen worden
gegeven, wordt de totstandkoming van iedere vrucht zo problematisch als
de totstandkoming van een boom. Bovendien wordt zelfs de vorming van
één enkel zaadje, welk een exemplaar en samenvatting is van een boom, zo
problematisch als de vorming van die boom; want de benodigde
levensmiddelen die vereist zijn voor het voortleven van een boom, zijn
evenzeer vereist voor een zaadje.

Voorwaar, zo zijn er honderden vergelijkbare voorbeelden die allen
aantonen dat duizenden wezens die op basis van eenheid met uiterst gemak
tot stand komen, eenvoudiger ontstaan dan één enkel wezen uitgaande van
afgoderij of diversiteit. Omdat deze werkelijkheid in diverse traktaten met
absolute zekerheid bewezen is, verwijzen wij voor meer details naar die
werken. Hier zullen wij vanuit de gezichtspunten van voorkennis,
Goddelijke beschikking en de macht des Heren telkens één zeer belangrijk
geheim omtrent dit gemak en deze eenvoud uiteenzetten.

Jij bent een wezen. Als jij jezelf attribueert aan de Pre-eeuwige
Almachtige, schept Hij jou, net als het strijken van een lucifersstokje,
vanuit nul, vanuit het niets, ogenblikkelijk met Zijn bevel en eindeloze
macht. Als jij jezelf niet aan Hem attribueert, maar aan materi€le oorzaken
toedicht, dan behoren het heelal en de elementen met een fijne filter
gefilterd, en de bouwstoffen van jouw lichaam met een accurate afweging
vanuit alle hoeken van de kosmos gecollecteerd te worden, opdat jij
geformeerd kan worden; want jij bent een geordende index, de vrucht, de

21



samenvatting en het miniregister van het heelal. Materiéle oorzaken
ordenen en verzamelen slechts. Dat die niet in staat zijn om hetgeen zich
niet in hun bereik bevindt uit het niets te scheppen, wordt door iedere
bezitter van een verstand bevestigd. Aldus zijn zij genoodzaakt om het
lichaam van een minuscuul organisme te collecteren vanuit heel het heelal.
Voorwaar, besef dus wat voor eenvoud er zich in eenheid en individualiteit
bevindt en wat voor problematiek er zich in afgoderij en dwaling bevindt.

Ten tweede is er in eenheid een grenzeloze eenvoud vanuit het
gezichtspunt van voorkennis. Het lot is een aspect van Goddelijke kennis
waarin de geestelijke en specifieke gedaantes van alles is vastgesteld.
Vervolgens dient die voorbeschikte vaststelling als een ontwerpplan en
model van een creatuur. Wanneer macht formeert, formeert die op een zeer
soepele wijze volgens die voorbestemde vaststelling. Als dat creatuur niet
wordt geattribueerd aan de Majestueuze Almachtige, Die Bezitter is van
een alomvattende, eindeloze en pre-eeuwige wijsheid, ontstaan er geen
duizenden problemen, zoals voorheen beschreven, maar honderden
onmogelijkheden; want als die voorbeschikte vaststelling en de voorkennis
van die vaststelling niet zouden bestaan, zouden duizenden materi€le
mallen met een externe existentie binnenin het lichaam van een minuscuul
diertje ingezet moeten worden.

Voorwaar, doorzie een geheim aangaande de eindeloze eenvoud in
eenheid en eindeloze problematiek in afgoderij en besef welk een
wezenlijke, feitelijke en verheven werkelijkheid er beschreven wordt in het
Vers:

“En het uur zal in een oogwenk, of nog spoediger plaatsvinden.” - De
Heilige Qur’an, 16:77

De derde vraag

De vroeger vijandige bekeerling die nu metgezel is, zei het volgende:
“De extreem buitensporige filosofen van tegenwoordig zeggen: ‘Niets
wordt uit het niets geschapen en niets vergaat; creaturen ondergaan slechts
een samenstelling en ontbinding waardoor de kosmische fabriek in werking
wordt gezet.””

Het antwoord: de meest voorname filosofen die het bestaan zonder
Qur’anisch licht aanschouwden, splitsten zich in twee groepen nadat zij
inzagen — op een wijze zoals voorheen beschreven — dat de vorming en

22



totstandkoming van dit bestaan middels de natuur en oorzaken ondoenlijk
problematisch is.

De ene groep werd sofist en zonk tot een nog lager niveau dan dwaze
dieren door afstand te doen van het distinctieve kenmerk van de mens: het
verstand. Ze achtten de verloochening van het bestaan en zelfs de existentie
van henzelf aannemelijker dan de leer van het dwaalpad welk de natuur en
oorzaken als scheppers beschouwt en vervielen zodoende tot ultieme
onwetendheid door zowel henzelf als het universum te verloochenen.

De tweede groep zag dat de vorming aan natuur toedichtende dwaalleer
eindeloze problematiek bevatte als het aankomt op de vorming van een
vliegje en een zaadje. Tevens was er een macht nodig tot welke het
verstandsvermogen niet reikte.

Noodgedwongen loochenden zij daardoor vorming en zeiden:

“Iets kan niet uit niets ontstaan.”

Evenzeer achtten zij verdoemenis onmogelijk en oordeelden als volgt:
“Existentie vergaat niet.”

Zij fantaseren slechts over een samenstelling, ontbinding, separatie en
assemblage middels de beweging van atomen en stormen van
toevalligheden welke resulteren in de visuele staat van het bestaan.

Waarlijk, kom nu de mensen bezichtigen die zich op het laagste niveau
van dwaasheid en onwetendheid bevinden, terwijl ze zichzelf het
intelligentst achten. Besef hoe bespottelijk, verachtelijk en dwaas een mens
kan worden door dwaling en trek er lering uit.

Het bezit van gegevens met betrekking tot wezens waarin planning en
kwantiteit worden vastgesteld binnen de kring van pre-eeuwige kennis, en
de zeer eenvoudige externe vormgeving aan data van wezens waarvan de
uitwendige existentie niet bestaat, zoals het aanbrengen van een substantie
op een geschrift geschreven met onzichtbaar inkt om de tekst te doen
verschijnen, te hoog gegrepen en onmogelijk achten voor een pre-eeuwige
macht welke elk jaar vierhonderdduizend levensvormen gelijktijdig
vormgeeft op het aardoppervlak, de hemelen en aarde schiep in zes dagen
en elke lente in zes weken een levende wereld samenstelt welke kunstiger
en diepzinniger is dan het heelal, en ten gevolge van die gedachtegang
vorming verloochenen, is een grotere dwaasheid en onwetendheid dan die
van de voornoemde groep sofisten.

23



Waarlijk, de Absoluut Almachtige heeft zowel een scheppende als
constructieve wijze van vorming. Non-existentie een bestaan geven en een
existenterende doen vergaan is de meest eenvoudige en gangbare wet welke
zelfs onophoudelijk universeel wordt toegepast.

Non-existentie behoort hem toe die uitingen maakt als: ‘Non-existentie
kan Hij geen bestaan schenken’ over een macht welke gedurende de lente
vanuit het niets existentie schenkt aan de vormen, eigenschappen en — op
atomen na — alle karakteristieken en gesteldheden van driehonderdduizend
levensvormen.

De man die naturalisme afzwoor en de waarheid omarmde, zei het
volgende:

“Ik dank, loof en verheerlijk de Hoogste Gerechtigde naar het aantal
atomen aanwezig in het bestaan, want ik heb het volmaakte geloof
verworven, ben gered van zowel onzekerheid als dwaling en heb er geen
greintje twijfel aan overgehouden.

Boeken uit de serie van Risale-i Nur ( Koran vertaling )
Bedilizzaman Said Nursi

Boekenbeurs Frankfurt 2015
Hal 3.1, Stand A65
Hal 5.0, Stand E141

WWW.nhur.gen.tr
WWW.brosurnur.com

www.sozler.com.tr

24


http://www.nur.gen.tr/
http://www.brosurnur.com/
http://www.sozler.com.tr/

25



26



