
  

MALAYCA HASTALAR RİSALESİ 

RİSALAH PEKASİT 

 

Penulis: Bediüzzaman Said Nursi 

 

Penterjemah: Ustaz Anwar Fakhri Omar 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Kandungan Buku 

   Sesungguhnya terdapat banyak ayat di dalam 

al-Quran berkenaan dengan kesakitan, 

musibah dan kesusahan. Tidak syak lagi, al-

Quran al-Mu'jiz al-Bayan mempunyai farmasi 

yang terbesar. Oleh kerana itu, Ustaz 

Bediuzzaman Said Nursi merungkaikan dua 

pilihan ayat, iaitu: 

ِ وَانَِّا اِليَْهِ رَ  اجِعوُنَ الََّذِينَ اذِاَ اصََابتَْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالوُا انَِّا لِِلّه  

   "(Iaitu) orang-orang yang apabila mereka 

ditimpa sesuatu kesusahan, mereka berkata: 

"Sesungguhnya kami adalah kepunyaan Allah 

dan kepada Allah jualah kami kembali." 

   (al-Baqarah: 156) 

يشَْفِينِ  فَهُوَ  مَرِضْتُ  وَاذِاَ وَيسَْقِينِ  يطُْعِمُنىِ هُوَ  وَالَّذِى  

"Dan Tuhan yang Dia lah jua memberiku makan 

dan minum. Dan apabila aku sakit, maka Dia 

lah yang menyembuhkan penyakitku". 

   (al-Shu'ara': 79, 80) 



   Risalah ini mengandungi dua puluh lima 

penawar yang merupakan suatu tafsir yang 

meyakinkan orang-orang beriman tentang bala 

dan musibah yang menimpa mereka bukanlah 

suatu musibah, sebaliknya ia adalah satu 

peringatan Ilahi dan satu hadiah daripada al-

Rahman. 

   Di dalam risalah ini, penawar-penawar itu 

mampu menjadi penghibur yang hakiki dan 

balsam yang sejati kepada mereka yang 

ditimpa bala dan musibah serta para pesakit 

yang juga merupakan satu persepuluh dari 

kalangan golongan beriman. 

   Justeru, risalah ini adalah satu cermin yang 

diberkati kepada ratusan ayat yang mengenai 

syifa' (penyembuhan) dan juga menunjukkan 

bahawa ayat-ayat tersebut umpama satu air yg 

diambil daripada air zamzam al-Quran. 

 

 



Sinaran1 Kedua Puluh Lima 

{1 Ustaz Bediuzzaman menggelarkan risalah-

risalahnya dengan nama-nama yang 

cemerlang dan berbeza daripada tulisan-

tulisan yang lain sebagai al-Isyaratul al-I'jaz 

(Isyarat-isyarat mukjizat), al-Maktubat (Surat-

surat), al-Lamaat (Kilat atau Kilauan), al-

Kalimat (Kalimah-kalimah), al-Syua'at 

(Sinaran), al-Rasyahat (Titisan-titisan kecil), al-

Ramz (Isyarat) ... Oleh kerana itu, beliau telah 

menyatakan bahawa "al-Qur'an seperti lautan 

dan Risalah an-Nur merupakan suatu titik 

daripada lautan tersebut"} 

   [Risalah ini mengandungi dua puluh lima 

penawar.] 

   Risalah ini merupakan penyembuh, 

penenang, penghibur dan penawar maknawi 

untuk para pesakit. Ia ditulis berdasarkan 

makna daripada ucapan "Semoga cepat 

sembuh", dan juga untuk melaksanakan 

tuntutan menziarahi pesakit. 



Peringatan Dan Permohonan Maaf 

   Penulisan preskripsi maknawi ini dilakukan 

dengan cepat, lebih cepat daripada seluruh 

tulisan kami yang lain.2 

{2 Beberapa orang murid pertama yang 

menyalin Risalah an-Nur telah menyaksikan 

bahawa penulisan risalah ini hanya memakan 

masa selama empat jam setengah sahaja. 

Mereka adalah Rusdi, Refet, Husrev dan Said. 

Semoga Allah melimpahi mereka dengan 

rahmat-Nya. (Penterjemah - Ihsan Kasim 

Salihi)} 

Pembetulan dan pemeriksaan risalah ini tidak 

dapat dilakukan kerana kesuntukan waktu, 

hanya dibaca sekali pandang dengan amat 

cepat seperti penulisanya. Oleh itu, risalah ini 

tetap mempunyai beberapa kekurangan 

sebagaimana drafnya yang pertama. Kami 

dapati ia juga tidak memerlukan pembetulan 

dan pemeriksaan semula terhadap risalah ini 

kerana segala lintasan-lintasan yang 



mendatangi hati dalam bentuknya yang fitrah 

seharusnya tidak dirosakkan dengan usaha 

yang semata-mata mahu mengindahkan kata-

kata sahaja. Saya berharap agar para pembaca 

terutamanya para pesakit tidak merasa bosan 

dengan ibarat dan ayat-ayat sukar yang 

terdapat di dalam risalah ini. Bahkan 

sebaliknya saya berharap agar mereka sentiasa 

mendoakan kesejahteraan buat saya. 

  Bediuzzaman Said Nursi  

   Dengan Nama Allah yang Maha Mengasihani 

lagi Maha Penyayang  

   Firman Allah : 

ِ وَانَِّا اِليَْهِ رَ  اجِعوُنَ الََّذِينَ اذِاَ اصََابتَْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالوُا انَِّا لِِلّه  

"(Iaitu) orang-orang yang apabila mereka 

ditimpa oleh sesuatu kesusahan, mereka 

berkata: "Se-sungguhnya kami adalah 

kepunyaan Allah dan kepada Allah jualah kami 

kembali.". (al-Baqarah: 156) 

مَرِضْتُ فَهُوَ يشَْفِينِ وَالَّذِى هُوَ يطُْعِمُنىِ وَيسَْقِينِ وَاذَِا   



"Dan Tuhan yang Dia lah jua memberiku makan 

dan memberi minum. Dan apabila aku sakit, 

maka Dia lah yang menyembuhkan 

penyakitku". (al-Shu'ara': 79, 80) 

   Segala puji-pujian adalah bagi Allah Tuhan 

sekalian alam. Selawat dan salam ke atas Rasul 

yang paling mulia. 

   Di dalam risalah ini, kami menerangkan 

secara ringkas "Dua Puluh Lima Penawar". 

Penawar-penawar itu mampu menjadi 

penghibur yang hakiki dan balsam yang sejati 

kepada mereka yang ditimpa bala dan musibah 

serta para pesakit yang merupakan satu 

persepuluh daripada jumlah manusia. 

 

Penawar Pertama 

   Wahai pesakit yang lemah! 

   Janganlah anda gelisah. Bersabarlah! Sakit 

yang anda hadapi bukanlah penyakit buat 

anda, tetapi ia adalah sejenis penawar. Ini 



kerana umur adalah modal seseorang yang 

sentiasa berkurangan dari semasa ke semasa. 

Jika tidak dilaburkan, ia pasti akan kehabisan 

juga suatu hari nanti, terutamanya jika ia 

dihabiskan dengan kerehatan dan kealpaan, 

tiba-tiba seseorang itu telah tiba di 

penghujung jalan (kematian). Jadi sakit akan 

memberikan keuntungan yang besar kepada 

modal yang dimiliki oleh seseorang dan tidak 

akan membenarkan umurnya dihabiskan 

dengan segera. Sakit akan melambatkan 

perjalanan langkah kehidupan, menahannya, 

memanjangkan umur dan akhirnya berhenti 

setelah membuahkan hasil. Kemudian selepas 

sakit hilang, seseorang itu dapat meneruskan 

perjalanan kehidupannya. 

   Oleh itu, masa menjadi panjang disebabkan 

penyakit, sehingga dikatakan: "Aduhai 

alangkah panjangnya masa bencana dan 

alangkah pendeknya masa kemewahan". 

 



Penawar Kedua 

   Wahai pesakit yang kurang sabar! 

   Bersabarlah! Bahkan bersyukurlah! Sakit 

yang anda alami boleh menukarkan beberapa 

minit umur anda menjadi beberapa jam ibadat. 

Ini adalah kerana ibadat terbahagi kepada dua 

bahagian: 

   Pertama:  

   Ibadat positif iaitu yang dilakukan dengan 

anggota badan yang tercerna melalui solat, 

doa dan yang seumpamanya. 

   Kedua:  

   Ibadat negatif iaitu yang dilakukan dengan 

hati. Seseorang yang ditimpa musibah penyakit 

akan kembali (tadharru') dan meminta 

perlindungan kepada Allah , al-Khaliq al-Rahim, 

Tuhan yang menciptanya, mengharapkan 

pertolonganNya dan memohon bantuanNya. 

Ini semua bertitik tolak daripada perasaannya 

yang merasakan dirinya lemah ketika 



berhadapan dengan pelbagai jenis penyakit 

dan musibah. Dengan tadharru' tersebut dia 

akan memperolehi suatu ibadat maknawi yang 

ikhlas dan bersih suci daripada sebarang 

perasaan riak. 

   Memang terdapat beberapa riwayat sahih 

yang mengatakan bahawa umur seseorang 

mukmin yang bercampur dengan sakit adalah 

dianggap sebagai ibadat,3 tetapi dengan syarat 

tidak berkeluh kesah terhadap ketetapan Allah 

serta tidak berputus asa terhadap rahmatNya. 

Beberapa riwayat yang sahih dan kasyaf yang 

benar telah menunjukkan bahawa satu minit 

sahaja daripada kesakitan yang dihadapi oleh 

sebahagian orang-orang yang bersyukur dan 

sabar adalah dianggap menyamai satu jam 

ibadat yang sempurna bagi mereka. 

Sebagaimana satu minit daripada kesakitan 

yang dihadapi oleh sebahagian daripada 

orang-orang yang telah mencapai tahap 



kesempurnaan (al-Kamilin) dianggap 

menyamai satu hari ibadat yang sempurna. 

   Wahai saudaraku! Janganlah anda merasa 

ragu dan syak bahawa satu minit daripada 

kesukaran yang anda hadapi disebabkan 

sesuatu penyakit boleh menjadi seribu minit 

dan dapat memanjangkan umur anda! Bahkan 

anda hendaklah bersyukur. 

{3 Rasulullah bersabda yang bermaksud: "Jika 

Allah menguji seseorang hamba muslim pada 

tubuh badannya, Allah berkata: "Tulislah 

baginya amalan yang soleh." Jika Allah 

menyembuhkannya daripada penyakit itu, dia 

akan menjadi bersih dan suci. Tetapi jika Allah 

mematikannya dengan sebab penyakit itu, 

Allah akan mengampun dan merahmatinya". 

Diriwayatkan oleh Ahmad, Sahih al-Jami' al-

Saghir dan tambahannya, hlm. 256 dan al-

Irwa', hlm. 553.}   

 

 



Penawar Ketiga 

   Wahai pesakit yang tidak mampu bersabar! 

   Tujuan kedatangan manusia ke dunia ini 

bukanlah untuk bernikmat-nikmat dan 

berlazat-lazat. Buktinya: Anda dapati setiap 

yang hidup pasti akan meninggalkan dunia ini. 

Setiap yang muda akhirnya akan menjadi tua. 

Setiap orang pasti akan merasakan kehilangan 

dan perpisahan dengan orang yang tersayang. 

Dalam masa yang sama anda dapati manusia 

adalah makhluk bernyawa yang paling 

sempurna, mulia dan mempunyai bekalan 

yang paling mencukupi, bahkan dia adalah raja 

kepada seluruh makhluk yang lain. Tetapi 

pelbagai penyakit dan kesakitan tetap 

menerjah kehidupannya ketika dia memikirkan 

tentang kelazatan-kelazatan yang 

diperolehinya pada masa lalu dan bala 

bencana yang akan dihadapinya pada masa 

hadapan. Lalu dia terpaksa menjalani 

kehidupannya dalam keadaan kekeruhan dan 



kesulitan serta mencampakkan dirinya ke 

lembah yang lebih hina daripada kedudukan 

haiwan. 

   Oleh itu, manusia datang ke dunia ini bukan 

untuk menghabiskan kehidupan dalam 

keadaan mewah dan tenggelam dalam 

hembusan bayu yang merehat dan 

menyegarkan, bahkan kedatangannya ke 

dunia ini bertujuan agar dia memperolehi 

kebahagiaan hidup yang kekal dan abadi. 

Kebahagian hidup yang abadi itu boleh 

diperolehi melalui jalan perniagaan dengan 

menjadikan umurnya sebagai modal yang 

besar. Jika tidak mengalami sakit, seseorang itu 

akan hidup dalam keadaan alpa kerana 

sentiasa berada di dalam keadaan sihat 

walafiat. Dunia pada pandangannya adalah 

suatu yang indah dan lazat. Ketika itu, dia akan 

ditimpa penyakit lupakan akhirat. Dia menjadi 

benci untuk mengingati mati dan kubur. Dia 

mensia-siakan modalnya yang amat berharga 



itu. Dengan itu, datangnya penyakit dapat 

membukakan matanya serta merta. Seolah-

olah penyakit itu berkata: 

   "Anda tidak kekal hidup dan anda tidak 

dibiarkan begitu sahaja. Bahkan anda 

dipertanggung-jawabkan untuk menunaikan 

satu tugas. Janganlah anda terpedaya. 

Ingatilah sentiasa Tuhan yang Mencipta anda. 

Ketahuilah bahawa anda sedang menuju ke 

kubur. Persiapkan dan sediakan diri anda 

untuk menghadapinya." 

   Maka, penyakit mengambil peranan sebagai 

seorang sebagai penasihat yang tidak pernah 

menipu dan juga sebagai mursyid 

(pembimbing) yang memberi peringatan. 

   Oleh itu, tidak perlulah anda merasa keluh 

kesah jika penyakit mendatangi anda. Bahkan 

anda hendaklah bernaung di bawah bayangan 

kesyukuran. Jika penyakit yang anda hadapi itu 

terlalu kuat, maka hendaklah anda banyak 

bersabar.   



Penawar Keempat 

   Wahai pesakit yang mengadu kesakitan! 

   Ketahuilah bahawa anda tidak berhak untuk 

mengadu. Bahkan anda berkewajipan untuk 

bersyukur dan bersabar sahaja. Kerana 

anggota tubuh badan luaran dan dalaman 

anda, bahkan diri anda sendiri bukanlah milik 

anda. Anda tidak membuat atau menciptanya 

sendiri. Anda juga tidak membelinya daripada 

mana-mana syarikat atau kilang. Oleh itu, ia 

adalah milik yang lain. Pemiliknya boleh 

melakukan apa sahaja yang dikehendakinya 

terhadap barangan miliknya. Ini sebagaimana 

yang telah diterangkan dalam Kalimah Kedua 

Puluh Enam yang khusus membincangkan 

tentang qadar. Dalam kalimah tersebut 

dinyatakan: 

   "Terdapat seorang ahli kraftangan yang amat 

mahir dan kaya telah mengupah seorang lelaki 

miskin untuk menjadi model bagi 

mempamerkan barangan yang dihasilkan 



olehnya. Untuk menampilkan hasil buatannya 

yang indah dan pengalamannya yang luas, dia 

memakaikan si miskin itu pakaian yang berhias 

dan dilengkapkan dengan pelbagai perhiasan 

yang ditenunnya dengan penuh teliti dan 

indah. Dia juga melakukan pelbagai perkara 

dalam usaha untuk memperindah dan 

mencantikkan hasil buatannya dengan 

kemahiran tinggi yang dimilikinya untuk 

menunjukkan pelbagai ukiran seninya yang 

cemerlang. Dia mula menggunting, 

menukarkan jenis kain yang digunakan, 

memanjang, memendek dan sebagainya pada 

pakaian tersebut, semasa ia dipakai oleh lelaki 

miskin tadi. 

   Pada pendapat anda adakah lelaki miskin 

yang mengambil upah itu berhak untuk 

berkata kepada lelaki ahli kraftangan yang 

mahir itu: 

   "Anda telah merosakkan ketampanan saya 

yang terserlah ketika mengenakan pakaian ini 



kerana anda sentiasa menyuruh saya kadang-

kadang tunduk, berdiri dan duduk. Anda juga 

telah merosakkan saya kerana selalu 

menggunting, memendek dan memanjangkan 

bahagian-bahagian tertentu pada pakaian ini. 

Anda juga telah menzalimi saya dan tidak 

berlaku adil terhadap saya." 

   Begitulah juga, keadaannya dengan al-Sani' 

Zul-Jalal, Tuhan Yang Maha Membuat yang 

telah memakaikan pakaian jasad kepada anda, 

wahai pesakit! Dia juga telah memberikan 

kepada anda pancaindera nurani yang 

ditatahkan pada tubuh badan anda, seperti 

mata, telinga dan akal. Oleh itu anda dapati 

Allah menukar balikkan keadaan anda dan 

mempelbagaikan hal ehwal anda demi untuk 

memperlihatkan kepada anda kesan-kesan 

buatanNya melalui Asmaul Husna. 

Sebagaimana anda dapat memahami dan 

mengenali nama Allah al-Razzak (yang 

Memberi Rezeki) melalui kelaparan, maka 



begitu juga anda dapat memahami nama Allah 

al-Syafi (yang Menyembuhkan) ketika anda 

menghadapi sebarang penyakit. 

   Sebahagian daripada hikmat Asmaul Husna 

akan tersingkap dan terdedah melalui sakit dan 

musibah yang dihadapi. Ia juga akan 

memancarkan cahaya keindahan yang 

menampilkan seluruh hikmah dan kilasan 

rahmat. Jikalau hijab disingkap, maka di sebalik 

penyakit yang tidak disukai itu, anda akan 

menemui hakikat mendalam, indah dan 

disenangi oleh jiwa anda. Itulah yang 

terkandung di sebalik penyakit yang anda 

hadapi.  

Penawar Kelima 

   Wahai pesakit yang sedang diuji dan diduga! 

   Melalui pengalaman saya pada masa dahulu, 

sekarang saya merasa penuh keyakinan 

bahawa penyakit yang dihadapi oleh 

segolongan manusia merupakan satu bentuk 

ihsan Ilahi dan hadiah Rahmani. 



{4 Daripada Abu Hurairah r.a. bahawa Nabi 

bersabda yang bermaksud: "Sesiapa yang Allah 

menghendaki kebaikan baginya, maka dia akan 

dikenakan musibah". Diriwayatkan oleh al-

Bukhari dan Malik.} 

   Beberapa orang pemuda telah berjumpa 

dengan saya dalam tempoh lapan atau 

sembilan tahun ini. Mereka meminta saya 

mendoakan kesihatan mereka daripada 

penyakit-penyakit yang dihadapi, sekalipun 

saya bukanlah orang yang layak berbuat 

demikian. Saya dapati sesetengah daripada 

mereka itu lebih banyak menghabiskan masa 

berfikir dan mengingati akhirat. Tidak lagi 

mabuk dan tenggelam dalam kealpaan masa 

muda. Bahkan mereka sedikit sebanyak 

memelihara dan menjaga diri daripada 

terjerumus ke lembah nafsu kehaiwanan. Oleh 

itu, saya memperingatkan mereka bahawa 

penyakit yang masih boleh ditanggung itu 

sebenarnya adalah pemberian ihsan 



 Allah Saya berkata: 

   "Wahai saudaraku! Saya tidak menentang 

penyakit yang anda hadapi. Saya juga tidak 

merasa kasihan terhadap anda kerana 

penyakit yang anda hadapi sehingga 

membolehkan saya melakukan doa untuk 

anda. Apa yang saya harapkan ialah agar anda 

terus bersabar dan teguh pendirian 

menghadapi penyakit ini hingga akhirnya anda 

sembuh dan kembali sihat walafiat. Kerana 

selepas penyakit ini selesai menjalankan 

tugasnya, al-Khaliq al-Rahim, Tuhan yang 

Maha Pencipta lagi Maha Penyayang itu pasti 

akan menyembuhkan anda, insyaAllah". 

   Saya juga berkata: 

   "Sesungguhnya sesetengah orang seperti 

anda sedang menggongcang dan meruntuhkan 

tiang kehidupan abadinya kerana mahu 

memperolehi kenikmatan zahir yang 

sementara di atas dunia ini. Mereka hidup 

dalam kealpaan kerana kesihatan yang dimiliki. 



Kepada mereka, kesihatan itu adalah bala 

sebenarnya. Mereka meninggalkan solat, lupa 

kepada kematian dan lalai daripada 

melaksanakan perintah Allah Tetapi melalui 

penyakit yang dihadapi, anda dapat melihat 

kubur iaitu tempat persinggahan yang anda 

sama sekali tidak dapat melarikan diri 

daripadanya suatu hari nanti. Di samping itu, 

anda juga dapat melihat segala tempat-tempat 

persinggahan akhirat yang lain. Oleh itu, segala 

tindakan dan perlakuan anda adalah 

berdasarkan apa yang anda lihat itu. Oleh itu, 

sebenarnya penyakit anda adalah ibarat 

kesihatan bagi anda. Manakala kesihatan yang 

sedang dinikmati oleh sebahagian manusia 

pula adalah seperti penyakit buat mereka".  

Penawar Keenam 

   Wahai pesakit yang mengadu kesakitan! 

   Saya bertanya kepada anda, agar anda 

mengembalikan ingatan anda terhadap umur 

anda yang telah berlalu. Saya juga bermohon 



agar anda mengingati hari-hari lalu yang 

bahagia dan penuh kenikmatan serta waktu-

waktu yang mencabar dan penuh kesulitan. 

   Sudah pasti sama ada anda akan melepaskan 

nafas kelegaan atau mengaduh terkenangkan 

hari-hari tersebut. Iaitu sama ada anda akan 

menarik nafas lega seraya berkata: 

"Alhamdulillah, syukur". Hati atau lidah anda 

akan berkata: "Alangkah sedihnya! Alangkah 

dukacitanya!". 

   Lihatlah bagaimana penyakit dan bencana 

yang anda hadapi dahulu, apabila saja terlintas 

di benak pemikiran, hati anda akan 

mengucapkan "Alhamdulillah" dan anda 

sendiri akan diselubungi kelazatan maknawi. 

Ini adalah kerana kehilangan kesakitan atau 

sembuh daripada penyakit melahirkan 

kelazatan dan perasaan kegembiraan. Dengan 

kesembuhan dan kehilangan penyakit itu, 

tempatnya diganti atau ditanam dengan 

kelazatan tersembunyi di dalam jiwa. Apabila 



sahaja situasi ini diingati kembali, ia 

membuahkan rasa kemanisan dan 

kegembiraan yang mendorong kepada 

kesyukuran dan pemujian Ilahi. 

   Ini adalah kerana kehilangan kesakitan 

melahirkan kelazatan dan perasaan 

kegembiraan. Kehilangan kesakitan dan 

musibah telah menanam di dalam jiwa suatu 

kelazatan tersembunyi. Apabila sahaja 

terlintas di pemikiran bahawa sesuatu jiwa 

telah terkeluar daripada bebanan kesakitan, 

maka ia akan memperolehi kemanisan dan 

kegembiraan yang melahirkan puji-pujian dan 

kesyukuran. 

   Manakala suasana kelazatan dan kejernihan 

yang anda telah alami dahulu, dan situasi 

tersebut sedang diliputi debu dan asap 

kesakitan lalu menyebabkan anda berkata: 

"Alangkah sakitnya. Alangkah pedihnya", maka 

ia berlaku kerana kehilangan kenikmatan 

tersebut menyebabkan tertanam di dalam roh 



anda suatu keadaan kesakitan tersembunyi 

yang berpanjangan. Kesakitan ini akan 

berulang sengatannya sekarang jika ia diingati 

kembali meskipun hanya melalui pemikiran 

yang sebentar terhadap kehilangan 

kenikmatan yang diperolehi. Oleh itu, air mata 

kesedihan dan kedukacitaan akan terhambur 

keluar. 

   Kelazatan selama satu hari yang diperolehi 

melalui jalan yang tidak syar'ie kadang-kadang 

akan menyebabkan seseorang berada dalam 

keadaan kesakitan maknawi selama setahun 

genap. Begitu juga kesakitan yang terhasil 

daripada penyakit sementara yang dialami 

selama sehari akan membuahkan kelazatan 

maknawi selama beberapa hari, kerana ia 

dicelahi oleh balasan pahala. Ia juga 

membuahkan kelazatan maknawi yang lahir 

daripada kesembuhannya daripada penyakit 

tersebut. Oleh itu, anda hendaklah benar-

benar ingat akan natijah daripada penyakit 



sementara yang anda alami. Fikirkanlah 

tentang besarnya balasan pahala yang 

diharapkan terhasil melalui celah-celah 

penyakit yang anda hadapi. Berpeganglah 

dengan kesyukuran dan agungkanlah diri anda, 

bukan mengadu kesakitan. Katakanlah: "Wahai 

Allah! Setiap keadaan akan berubah...". 

Penawar Keenam 

{5 Secara tidak disengajakan, sinaran ini 

diilhamkan kepadaku dalam keadaan di mana 

dua rawatan dimasukkan sebagai Rawatan 

Keenam. Kami tidak membuat apa-apa 

pindaan kerana tidak mahu keadaan asalnya 

dimusnahkan kerana berpendapat mungkin 

ada sesuatu yang terkandung di dalamnya. - 

Ustaz Bediuzzaman Said Nursi} 

   Wahai saudaraku yang gundah-gelana akibat 

penyakit disebabkan terkenangkan kelazatan 

dan kenikmatan dunia! 

   Jika dunia ini memang benar akan kekal 

selama-lamanya ... jika kematian benar-benar 



dapat dielakkan ... jika taufan perpisahan dan 

kehilangan benar-benar akan berhenti bertiup 

selepas ini ... jika masa hadapan akan 

meninggalkan musim dingin yang 

mencengkam, nescaya saya akan menyertai 

anda dan merasa sedih serta sempati dengan 

keadaan anda. 

   Tetapi oleh kerana dunia ini akan 

mengeluarkan kita daripadanya dengan 

berkata: "Ayuh! Keluarlah!", dan ia 

memekakkan telinganya daripada mendengar 

pekikan dan jeritan meminta tolong daripada 

kita, maka kita hendaklah meninggalkan 

perasaan cinta dan keinginan untuk tinggal 

kekal di dalamnya sebelum ia menghalau dan 

meninggalkan kita. Caranya ialah dengan kita 

mengambil bekalan daripada kesedaran yang 

dibangkitkan oleh penyakit dan berusaha 

untuk mengosongkan hati dan perasaan kita 

daripada dunia sebelum dunia meninggalkan 

kita. 



   Ya, melalui peringatannya tentang 

pengertian yang halus dan mendalam ini, 

sesuatu penyakit membisikkan ke dalam benak 

hati dengan berkata: 

   "Binaan badan anda bukan diperbuat 

daripada batu yang keras atau diperbuat 

daripada besi. Bahkan ia diperbuat daripada 

pelbagai bahan yang tersusun. Kesemua bahan 

itu amat mudah untuk menerima proses 

pemecahan, pembusukan dan perpisahan. 

Oleh itu, tidak perlulah anda bermegah. 

Sedarilah kelemahan anda. Kenalilah al-Malik, 

Tuhan yang Memiliki anda. Fahamilah tugas 

anda. Pelajarilah hikmat dan tujuan anda 

datang ke dunia ini." 

   Kenikmatan dan kelazatan dunia ini tidak 

berkekalan. Terutamanya jika ia diperolehi 

melalui jalan yang tidak syar'ie. Sebaliknya ia 

akan menyebabkan perasaan menjadi sakit di 

samping mendapat dosa dan kesalahan. Oleh 

itu, janganlah anda menangisi kehilangan 



kenikmatan tersebut kerana sakit yang anda 

hadapi. Bahkan fikirkanlah tentang makna 

ibadat maknawi yang terkandung di dalam 

sakit yang anda hadapi serta balasan pahala 

tersembunyi di akhirat yang bakal anda 

perolehi. Berusahalah untuk mencapai 

perasaan yang murni lagi harum itu.  

Penawar Ketujuh 

   Wahai pesakit yang kehilangan nikmat 

kesihatan! 

   Sesungguhnya penyakit yang anda alami 

sebenarnya tidak menghilangkan kelazatan 

nikmat ilahi, bahkan sebaliknya. Sebenarnya ia 

menjadikan anda merasai nikmat tersebut, 

mengindahkannya buat anda dan 

menambahkan kelazatannya. Ini adalah kerana 

jika sesuatu kelazatan berterusan di dalam 

keadaan asalnya, akan menyebabkan ia 

kehilangan rasa dan kesannya. Hatta ahl al-

Haqq, (para pencari kebenaran) bersepakat 

mengatakan: "Sesuatu itu dikenali melalui 



perkara-perkara yang bertentangan atau 

berlawanan dengannya ... ". 

   Sebagai contoh: 

   Jika tidak kerana kegelapan, nescaya cahaya 

tidak diketahui dan ia terus berada dalam 

keadaan kita tidak merasakan kelazatannya. 

   Jika tidak kerana kedinginan, nescaya 

kehangatan tidak diketahui dan ia terus berada 

dalam keadaan kita tidak merasai 

kenikmatannya. 

   Jika tidak kerana lapar, nescaya kita tidak 

merasakan kelazatan ketika makan. 

   Jika tidak kerana kepanasan perut yang 

dahaga, nescaya kita tidak merasakan 

kelazatan memuncak ketika menghirup air 

yang dingin. 

   Jika tidak kerana penyakit, nescaya kesihatan 

yang kita alami tidak mempunyai apa-apa 

kenikmatan. 



   Jika tidak kerana penyakit, nescaya kesihatan 

yang kita perolehi tidak mempunyai sebarang 

kelazatan. 

   Oleh kerana al-Fatir al-Hakim, Yang Maha 

Mencipta dan Maha Bijaksana mahu agar 

manusia ini merasa dan dapat mengecap 

pelbagai jenis kenikmatan dan kelazatan yang 

dikurniakannya agar manusia bersyukur 

kepadaNya. Maka Dia menyediakan terlalu 

banyak peralatan pada diri manusia agar dapat 

merasa dan mengecapinya. Oleh itu, Dia 

menurunkan pelbagai jenis penyakit 

sebagaimana dia memberikan nikmat 

kesihatan dan afiat. 

   Saya bertanya kepada anda: "Jika bukan 

kerana rasa sakit yang menimpa kepala, tangan 

atau perut anda, adakah anda mampu merasa 

kelazatan yang tersembunyi di sebalik 

kesihatan yang terdapat pada kepala, tangan 

atau perut anda? Sudah tentu anda tidak 

bersyukur sebaliknya anda tidak akan berfikir 



seperti itu. Adakah anda dapat merasakan 

kenikmatan tersebut, seterusnya bersyukur 

terhadap nikmat Ilahi itu? 

   Tetapi biasanya anda berada dalam keadaan 

lupa yang sepatutnya anda bersyukur, atau 

mungkin anda menguruskan kesihatan anda 

itu dengan melampau dan alpa, lalu anda 

melakukan sesuatu yang maksiat tanpa anda 

sedari".   

Penawar Kelapan 

   Wahai pesakit yang mengenangkan 

akhiratnya! 

   Sebenarnya sakit yang anda alami adalah 

umpama tindakan sebuku sabun. Ia 

membersihkan segala kekotoran yang terdapat 

pada diri anda. Penyakit yang di alami 

membuang segala dosa anda. Ia menyucikan 

anda daripada semua kesalahan anda. Telah 

terbukti di dalam hadis bahawa segala 

penyakit merupakan penebus dosa dan 



maksiat yang telah dilakukan. Dalam sebuah 

hadis, Rasulullah bersabda: 

   "Tiada seorang muslim yang ditimpa 

kesakitan, melainkan Allah akan 

menggugurkan kesalahan-kesalahannya, 

sebagaimana dedaunan pepohon yang 

berguguran".6 

   Dosa adalah penyakit yang berterusan dalam 

kehidupan yang abadi. Dalam kehidupan di 

dunia ini, ia adalah penyakit maknawi yang 

menimpa hati, perasaan dan roh. Jika anda 

bersabar dan tidak mengadu terhadap 

penyakit di dunia, anda akan terselamat 

daripada penyakit-penyakit yang amat banyak 

di akhirat kelak. 

{6 Diriwayatkan oleh al-Bukhari, Kitab al-

Mardha wa al-Tibb.} 

   Jika anda lalai terhadap dosa-dosa anda, lupa 

terhadap akhirat dan cuai terhadap Allah , saya 

tegaskan bahawa anda pasti akan menghadapi 

suatu penyakit yang merbahaya. Ia lebih 



merbahaya dan lebih besar berjuta kali ganda 

daripada penyakit-penyakit dunia yang 

sementara itu. Jauhkanlah diri anda daripada 

penyakit yang merbahaya ini. Menjeritlah 

untuk meminta pertolongan. 

   Penyakit itu lebih merbahaya kerana hati, roh 

dan jiwa anda terikat dengan seluruh benda 

yang wujud di atas dunia ini. Juga kerana segala 

saluran perhubungan akan terputus dicantas 

oleh pedang perpisahan dan kehilangan lalu 

menyebabkan anda mengalami luka yang 

dalam. Keadaan menjadi lebih parah lagi jika 

anda merasakan kematian itu berlaku selama-

lamanya, kerana kejahilan anda tentang 

akhirat. Anda ketika itu, seolah-olah 

mengalami penyakit dan mempunyai luka 

sebesar bentuk dunia ini. Ini memaksa anda 

untuk mencari penawar atau ubat yang hakiki 

bagi merawat kewujudan anda yang maknawi 

itu sebelum ia dipisah, dilebur dan direputkan 

oleh pelbagai jenis penyakit dan kecederaan 



yang tidak terkira banyaknya. Saya yakin, anda 

tidak akan menemui penawarnya melainkan 

pada penawar iman dan ubatnya yang 

mujarab. Ketahuilah jalan paling ringkas untuk 

mencapai penawar tersebut adalah melalui 

intaian dan jengukan melalui tingkap 

'kelemahan' dan 'kefakiran' yang menjadi 

fitrah manusia. Tingkap ini pula hanya akan 

terbuka dengan mengoyakkan penyakit fizikal 

yang menghijab kealpaan. Dengan itu, anda 

akan mencapai peringkat makrifat terhadap 

kekuasaan dan rahmat luas al-Qadir Zul-Jalal, 

Yang Maha Berkuasa dan Maha Agung. 

   Ya, orang yang tidak mencapai makrifat 

kepada Allah akan menanggung gundah-

gulana dan musibah di kepalanya seluas dunia 

dan segala isinya. Tetapi orang yang makrifat 

terhadap Tuhannya, dunianya akan dipenuhi 

dengan cahaya dan kegembiraan maknawi. Ini 

dapat dirasakannya melalui kekuatan iman 

yang ada dalam dirinya. Kekuatan ini pula 



berbeza daripada seseorang individu kepada 

seseorang individu yang lain. Sesungguhnya 

kesakitan zahir akan lenyap dan tersungkur 

berhadapan dengan hujanan kegembiraan 

maknawi dan penawar lazat yang terbit 

daripada keimanan.   

Penawar Kesembilan 

   Wahai pesakit yang mengenali al-Khaliq, 

Penciptanya! 

   Sesungguhnya sebab timbulnya merasa 

kesakitan, perasaan ketakutan dan gundah-

gulana akibat penyakit adalah kerana sesuatu 

penyakit kadang-kadang boleh membawa 

kepada kematian dan kemusnahan. Bahkan, 

menurut pandangan mereka yang lalai, 

kematian pada zahirnya merupakan suatu 

yang amat menakutkan dan menggerunkan. 

Oleh itu, penyakit yang mungkin menjadi 

sebab kematian itu menyebabkan seseorang 

berada dalam keadaan bimbang dan keluh 

kesah. Oleh itu, hendaklah anda mengetahui: 



   Pertama:  

   Berimanlah dengan penuh keyakinan. 

"Sesung-guhnya sesuatu ajal telah ditetapkan. 

Ia tidak akan berubah". Telah banyak kali 

berlaku, orang-orang yang menangisi pesakit 

yang sudah dalam keadaan nazak mati lebih 

dahulu daripada orang yang mereka tangisi itu, 

sedangkan mereka memiliki kesihatan yang 

amat baik. Tetapi orang yang ditangisi kerana 

mengidap penyakit yang boleh menyebabkan 

kematian itu disembuhkan oleh Allah lalu 

dapat hidup lebih lama. 

Kedua:  

   Kematian itu sendiri tidaklah menakutkan, 

sebagaimana yang kelihatan kepada kita pada 

zahirnya. Dalam banyak risalah dan juga 

melalui wahyu al-Quran, saya telah buktikan 

dengan bukti yang jelas tanpa meninggalkan 

sebarang keraguan dan kekeliruan bahawa: 

   Kematian bagi seseorang mukmin adalah 

perlepasan dan berakhirnya taklif bebanan 



daripada tugas kehidupan dan kesulitannya. Ia 

juga adalah pembebasan daripada 'ubudiyyah 

yang merupakan proses pembelajaran dan 

latihan di medan dunia yang dipenuhi dengan 

bala bencana ... 

   Kematian juga adalah pintu untuk menemui 

sembilan puluh sembilan kekasih dan teman 

rapat yang telah pergi terlebih dahulu ke alam 

akhirat ... 

   Kematian juga adalah cara untuk memasuki 

halaman tanah air yang hakiki serta tempat 

tinggal abadi bagi memperolehi kebahagiaan 

yang kekal ... 

   Kematian juga adalah satu undangan untuk 

berpindah daripada penjara dunia kepada 

taman-taman dan kebun-kebun syurga ... 

   Kematian juga adalah peluang yang baik bagi 

menerima balasan daripada perkhidmatan 

yang telah dilaksanakan; balasan yang akan 

dihamburkan dengan penuh kemurahan 

daripada khazanah kelebihan dan kebaikan al-



Khaliq al-Rahim, Tuhan yang Maha Mencipta 

lagi Maha Mengasihani. 

   Oleh kerana demikianlah keadaan kematian 

dari sudut hakikat, maka tidak sepatutnya ia 

dilihat sebagai sesuatu yang amat 

menakutkan. Bahkan wajib kita 

menganggapnya sebagai berita gembira untuk 

memperolehi rahmat dan kebahagiaan.    

Sehinggakan ketakutan sesetengah wali Allah 

bukanlah terhadap kematian yang ganas dan 

dahsyat itu, tetapi adalah kerana mereka 

masih ingin memperolehi dan membuat lebih 

banyak kebaikan dan kebajikan dengan 

melanjutkan tempoh masa mereka boleh 

meneruskan tugas kehidupan. 

   Ya! Memang kematian bagi ahli keimanan 

ialah pintu rahmat. Tetapi bagi ahli kesesatan, 

ia adalah perigi gelap yang abadi.  

 

 



Penawar Kesepuluh 

   Wahai pesakit yang gelisah tanpa sebab! 

   Anda sebenarnya merasa gelisah terhadap 

tekanan dan kekerasan penyakit itu sendiri. 

Maka kegelisahan anda itu akan 

menambahkan lagi beban sakit yang sudah 

sedia ada. Jika anda ingin meringankan 

kesakitan yang dialami, anda hendaklah 

berusaha bersungguh-sungguh untuk tidak 

berada dalam keadaan gelisah dengan cara 

berfikir tentang faedah yang anda akan 

perolehi melalui penyakit yang dihadapi, 

tentang pahalanya dan juga tentang langkah 

yang seharusnya diambil bagi 

menyembuhkannya. Cara ini dapat 

menghilang-kan kegelisahan dan seterusnya 

menyembuhkan penyakit yang anda alami 

sehingga ke akar umbi. 

   Ya, memang kegelisahan (atau perasaan was-

was) akan menyebabkan penyakit yang anda 

tanggung menjadi lebih berat dua kali ganda. 



Kerana kegelisahan akan meniupkan penyakit 

maknawi ke dalam hati kesan daripada 

penyakit zahir yang anda hadapi. Maka 

penyakit zahir yang anda hadapi akan 

berkekalan kerana ia mempunyai sandaran 

daripada penyakit maknawi itu. 

   Tetapi jika anda menghilangkan gelisah dan 

segala bisikan hati yang tidak baik itu, dengan 

berserah kepada Allah dan redha dengan 

segala ketetapannya, juga dengan mengingati 

hikmat yang diperolehi melalui sakit yang 

dialami, maka penyakit zahir anda itu akan 

menghilangkan salah satu cabangnya yang 

paling penting daripada akar umbinya, lalu 

penyakit anda itu akan menjadi lebih ringan 

kerana satu bahagian daripadanya telah 

hilang. Jika penyakit zahir yang anda alami itu 

diiringi oleh kegelisahan dan gundah gelana, 

penyakit itu yang pada asalnya hanya sebesar 

satu perseratus daripada kegelisahan akan 

membesar sehingga menjadi satu persepuluh. 



Tetapi jika perasaan gelisah itu dihilangkan, 

sembilan persepuluh daripada kesan penyakit 

tersebut akan hilang. Sebagaimana 

kegelisahan akan menambahkan lagi sakit, 

begitu juga ia akan menyebabkan seseorang 

pesakit mengkritik hikmat dan rahmat Ilahi 

serta mengadu kesakitan kepada al-Khaliq al-

Rahim, Tuhannya yang Maha Mencipta lagi 

Maha Mengasihani, lalu dia akan diberikan 

tamparan bagi membetulkan adabnya dengan 

menambahkan lagi penyakitnya, berlawanan 

daripada apa yang diingininya. Kerana 

sebagaimana bersyukur akan menambah 

nikmat, maka begitu juga keluhan dan kritikan 

akan menambah sakit dan musibah. 

   Selain dari itu, gelisah itu sendiri adalah 

penyakit. Penawarnya hanyalah melalui 

pengetahuan anda terhadap hikmat yang 

diperolehi melalui sakit yang dialami. Jika anda 

mengetahui hikmat dan faedahnya, anda akan 

dapat menghilangkan kegelisahan anda itu. 



Oleh itu, hilangkanlah kegelisahan anda itu 

dengan penawar tersebut. Selamatkanlah diri 

anda. Daripada berkata "Aduh!" sebaliknya 

anda hendaklah berkata: 

حال  كل على  لله الحمد  

   "Segala puji bagi Allah terhadap segala 

keadaan".   

Penawar Kesebelas 

   Wahai saudara pesakit yang telah hilang 

kesabarannya! 

   Di sebalik kesakitan yang anda alami 

daripada penyakit anda, ia juga sebenarnya 

memberikan kelazatan maknawi kepada anda 

setelah ditarik daripada kehilangan penyakit 

anda pada masa lalu. Di samping itu, anda juga 

memperolehi kelazatan roh yang lahir 

daripada pahala yang terhasil di sebalik 

penyakit tersebut. Masa akan datang selepas 

hari ini, bahkan selepas sejam kemudian tidak 

lagi mengandungi kesakitan. Tidak diragukan 

lagi, bahawa sakit tidak berlaku begitu saja 



tanpa disebabkan oleh sesuatu. Jika tidak ada 

penyakit, maka tiada kesakitan dan kelohan. 

Tetapi kerana anda salah sangka, maka 

kegelisahan menyelubungi anda. 

   Sedangkan kesakitan pada tempoh tersebut 

akan hilang bersama hilangnya sakit yang 

dialami ketika tempoh sakit yang zahir itu. 

Dengan itu, anda akan beroleh pahala lalu 

berkekalanlah kelazatan kerana kehilangan 

penyakit itu. Adalah sesuatu yang kegilaan jika 

sekarang anda masih mengingati kesakitan dan 

merasa sakit bagi penyakit yang telah lalu, lalu 

menyebabkan anda hilang sabar. Sedangkan 

anda sepatutnya merasa lapang kerana ia telah 

tiada dan kerana anda telah memperolehi 

balasan pahalanya. Juga kerana hari-hari 

mendatang masih belum tiba. Bukankah suatu 

kejahilan jika sekarang ini kita menyibukkan 

diri dengan berfikir tentang hari yang belum 

dilahirkan lagi, tentang penyakit yang belum 

berlaku dan juga tentang kesakitan yang belum 



terhasil? Sangkaan seumpama ini yang 

merupakan hasil daripada pemikiran yang 

dilakukan secara berulang-ulang dan 

pembebanan jiwa dengan sesuatu yang amat 

menyakitkan akan mendorong seseorang 

hilang sabar dan cuba untuk mewujudkan tiga 

perkara yang masih belum wujud. Bukankah ini 

suatu kegilaan? 

   Oleh kerana waktu sakit yang telah berlalu itu 

mendatangkan kesegaran dan kegembiraan, 

dan oleh kerana masa akan datang masih 

belum wujud, maka penyakit dan kesakitan 

dianggap tiada. 

   Wahai saudaraku! 

   Janganlah anda membazirkan kekuatan 

kesabaran yang dikurniakan oleh Allah kepada 

anda dengan menghamburkannya ke kiri dan 

ke kanan. Bahkan, himpunkanlah ia bagi 

menghadapi kesakitan yang anda alami ketika 

ini dengan berkata:    يا صبور "Wahai Yang Maha 

Penyabar!" Tanggunglah kesakitan itu dengan 



penuh kesabaran dan mengharapkan pahala 

dari-padanya.  

Penawar Kedua Belas 

   Wahai pesakit yang tidak dapat beribadat 

dan melakukan wirid-wirid yang lain kerana 

sakit! Wahai pesakit yang berdukacita kerana 

tidak dapat melakukan-nya! 

   Ketahuilah bahawa terdapat di dalam hadis 

yang mulia7: 

   "Seseorang mukmin yang bertaqwa akan 

terus menerima pahala amalan ibadat yang 

dilakukannya meskipun ketika dia sedang sakit. 

Keadaan sakitnya tidak menghalang dia 

daripada terus memperolehi pahala". 

{7 Daripada Abu Musa al-Ash'ari, bahawa Nabi 

bersabda yang bermaksud: "Apabila seseorang 

hamba sakit atau bermusafir, Allah akan 

menulis pahala baginya sebagaimana yang dia 

biasa lakukan ketika berada dalam keadaan 



bermuqim dan sihat". Dikeluarkan oleh Ahmad 

dan al-Bukhari.} 

   Seseorang pesakit yang menunaikan ibadat 

fardhu sekadar kemampuannya, maka 

keadaan sakitnya itu menggantikan seluruh 

ibadat sunat ketika dia berada keadaan yang 

amat sakit. Kerana pesakit itu menghadapi 

penyakitnya dengan penuh kesabaran, 

bertawakkal dan tetap menunaikan ibadat 

yang fardhu. 

   Penyakit juga menyebabkannya merasa 

kelemahan dan kedhaifannya. Lalu dia 

bertadharru' dan bermunajat kepada Allah 

dengan perasaan lemah melalui doa sama ada 

dengan keadaan dirinya atau melalui 

perkataan. Kelemahan tidak terbatas dan 

kedhaifan tidak terhenti yang diletakkan oleh 

Allah di dalam diri manusia hanyalah bertujuan 

agar manusia sentiasa memohon perlindungan 

ke hadrat Ilahi dengan berdoa dalam keadaan 

penuh pengharapan. Hikmat di sebalik 



penciptaan manusia dan sebab asasi tugasnya 

ialah semata-mata berdoa, berdasarkan 

kandungan ayat suci al-Quran: 

دعَُاؤُكمُْ  لَوْلَ  رَبِِّى بِكُمْ  يَعْبَؤُا مَا قلُْ   

   Katakanlah (wahai Muhammad): "Tuhanku 

tidak akan menghargai kamu kalau tidak 

adanya doa ibadat kamu kepadaNya." (al-

Furqan: 77) 

   Oleh kerana sakit adalah sebab bagi 

melakukan doa yang tulus ikhlas, maka tidak 

sepatutnya seseorang mengadu sakit, bahkan 

wajib bersyukur, kerana tidak harus sumber air 

bagi doa yang dipancarkan oleh keadaan sakit 

dikeringkan dengan memperolehi 

kesembuhan.  

 

 

 

 

 



Penawar Ketiga Belas 

   Wahai pesakit yang mengadu kesakitan dan 

tiada caranya! 

   Bagi sesetengah orang, sakit akan menjadi 

khazanah yang amat berharga dan hadiah yang 

amat bernilai buat mereka. Setiap pesakit 

boleh menggambarkan sakit yang dihadapinya 

agar terdiri daripada penyakit jenis ini. 

   Hikmat Ilahi menentukan agar ajal tidak 

diketahui ketibaannya, bagi menyelamatkan 

manusia daripada kekecewaan dan kelalaian 

mutlak, serta bagi mengekalkan manusia agar 

terus berada dalam keadaan antara takut dan 

harap, juga bagi memelihara dunia dan 

akhiratnya daripada terhumban ke dalam 

gaung kerugian ... Ini bermakna ajal sentiasa 

dijangkakan ketibaannya setiap waktu. Jika 

pada waktu ajal mendatangi seseorang, 

sedang dia ketika itu tenggelam dalam 

kelalaian, maka ajal itu akan menyebab-kannya 

mendapat kerugian yang besar dalam 



kehidupannya di dunia dan di akhirat yang 

abadi. Maka sakit yang dialami dapat 

menghancur dan memecah-mecahkan 

kelalaian tersebut. Seterusnya, dia akan 

mengingatkan akhirat dan menghadirkan 

keadaan kematian di dalam pemikiran-nya, 

lalu dia bersiap sedia bagi menghadapinya. 

Bahkan mungkin sakit yang dialami akan 

memberikannya keuntungan yang besar. 

Sehinggakan dia mencapai tingkatan yang 

tinggi dalam masa 20 hari, apa yang tidak 

mungkin dicapainya dalam masa 20 tahun. 

Sebagai contoh: 

   Terdapat dua orang pemuda (semoga Allah 

me-rahmati kedua-duanya) dari kalangan 

kawan kita. Pemuda pertama, Sabri dari 

kampung Ilama dan seorang lagi namanya 

Vezirzade Mustafa dari Islam Koy. Meskipun 

kedua-duanya buta huruf, namun saya amat 

kagum terhadap kesetiaan, kebenaran dan 

khidmat besar mereka terhadap iman sehingga 



saya menganggap mereka sebagai golongan 

kelas pertama. Pada ketika itu saya tidak 

mengetahui hikmatnya, tetapi selepas 

kematian mereka, saya mendapat tahu mereka 

berdua mengalami dua jenis penyakit yang 

kronik. Akibat penyakit tersebut, mereka 

menjadi orang yang amat bertaqwa dan 

sentiasa berusaha untuk memberikan khidmat 

mulia yang memberikan manfaat kepada 

akhirat mereka, bersalahan dengan para 

pemuda lain yang lalai dan lupa terhadap 

tanggungjawab mereka. Oleh itu, saya 

bermohon kepada Allah agar menggantikan 

dua tahun kesukaran dan kesakitan yang 

dialami oleh mereka semasa hidup mereka di 

dunia dengan menjadi jutaan tahun 

kebahagiaan hidup yang abadi di akhirat. 

   Hanya sekarang barulah saya faham bahawa 

doa saya buat mereka agar memperolehi 

kesembuhan sebenarnya merupakan doa 

untuk sebaliknya dari sudut dunia. Namun saya 



berharap kepada Allah agar doa saya itu 

dimustajabkan untuk kesenangan mereka di 

akhirat. 

   Demikianlah, menurut keyakinan saya, 

kerana sebab itulah mereka berdua 

memperolehi keuntungan yang menyamai 

hasil usaha dan ketaqwaan yang dilakukan 

oleh seseorang yang lain dalam tempoh paling 

minima sepuluh tahun.8 Jika mereka berdua 

bermegah-megah dengan kesihatan yang 

mereka miliki sebagaimana sesetengah para 

pemuda hari ini dan menjunamkan diri mereka 

ke dalam perangkap kelalaian dan kealpaan 

sehingga mereka didatangi oleh kematian yang 

sentiasa menanti-nanti, dalam keadaan 

tersungkur di dalam lumpur kedustaan dan 

kegelapan, nescaya kubur mereka berdua 

sekarang terdiri daripada batu-batu yang 

dipenuhi kala jengking dan ular sebagai ganti 

daripada khazanah cahaya dan kebahagiaan. 



   Oleh kerana penyakit sebenarnya 

mengandungi manfaat yang banyak ini, maka 

sama sekali tidak patut kita mengadu ketika 

mengalaminya, bahkan kita wajib berpegang 

dengan rahmat Ilahi dengan penuh tawakkal 

dan sabar, bahkan dengan memuji dan 

mengucapkan kesyukuran. 

{8 Daripada Abu Hurairah r.a. bahawa Nabi 

bersabda yang bermaksud: "Seseorang lelaki 

mempunyai suatu kedudukan di sisi Allah. Dia 

tidak mencapai kedudukan itu dengan amalan. 

Lalu Allah mengujinya dengan sesuatu yang 

tidak disukainya, sehingga akhirnya dia 

mencapai kedudukan tersebut." Hadis hasan. 

Dikeluarkan oleh Abu Ya'la di dalam 

Musnadnya 4/1447.}   

Penawar Keempat Belas 

   Wahai pesakit yang hampir tertutup matanya 

akibat selaput (cataracts)! 

   Jika anda mengetahui terdapat cahaya dan 

mata maknawi di bawah hijab yang tertutup di 



atas mata ahli iman, maka anda akan berkata: 

"Ribuan kesyukuran kepada Rab Rahim, Tuhan 

Yang Maha Penyayang." Sebagai penjelasan 

bagi penawar ini, saya akan menceritakan 

peristiwa berikut: 

   Sulaiman yang berasal dari Barla sentiasa 

berkhidmat untuk saya tanpa jemu meskipun 

untuk tempoh sehari. Beliau tidak merasa 

sempit dada terhadap saya sepanjang lapan 

tahun berkhidmat untuk saya bahkan dia 

memberikan sepenuh kesetiaan dan 

penghormatan ... Beliau mempunyai seorang 

ibu saudara. Ibu saudara beliau ini menjadi 

buta dan tidak dapat melihat. Kesolehan 

wanita itu terlalu bersangka baik terhadap saya 

melebihi apa yang saya patut terima. Dia 

bergantung pada saya ketika saya dalam 

perjalanan keluar dari masjid dengan berkata: 

"Saya memohon dengan nama Allah agar anda 

berdoa kepada Allah untuk menyembuhkan 

mata saya ini". Lalu dengan segeranya saya 



berdoa kepada Allah dengan menjadikan 

kesolehan wanita beriman itu sebagai syafaat 

dan penguat doa saya. Saya berdoa kepada 

Allah dengan penuh tadharru', rendah hati dan 

bertawassul dengan berkata: "Ya Allah! Ya 

Tuhan kami! Dengan kelebihan dan kesolehan 

wanita ini, kembalikanlah penglihatannya." 

Pada hari berikutnya, seorang doktor pakar 

mata dari wilayah Burdur yang berhampiran 

datang merawat wanita itu. Lalu Allah 

mengembalikan penglihatannya. Tetapi empat 

puluh hari kemudian, matanya kembali kepada 

keadaan asal, iaitu tidak dapat melihat semula. 

Saya merasa amat dukacita dan banyak 

berdoa. Saya berharap agar doa yang saya 

lakukan itu dimustajabkan meskipun di akhirat 

nanti, kerana jika tidak demikian, doa saya itu 

akan menjadi bencana kepadanya dengan 

tidak disengajakan. Namun wanita itu hanya 

bertahan hidup empat puluh hari sahaja, 

kerana selepas itu beliau menemui Tuhannya. 

Semoga Allah merahmatinya. 



   Ketidaksempatan wanita yang diharapkan 

menikmati keindahan pemandangan taman-

taman di Bandar Barla, serta terhijab 

pandangannya daripada melihat kehijauan 

yang indah dalam tempoh empat puluh hari, 

telah digantikan sekarang di dalam kuburnya 

dengan melihat syurga dan menyaksikan 

ribuan taman-taman syurga yang menghijau 

selama empat puluh ribu hari kerana 

keimanannya yang amat mendalam dan 

kesolehannya yang tinggi! 

   Ya, sesungguhnya apabila seseorang mukmin 

dilabuhkan hijab di hadapan matanya dan 

memasuki kubur dalam keadaan demikian, 

maka dia mampu melihat dunia cahaya 

berdasarkan darjat kedudukannya dengan 

pandangan yang lebih luas daripada 

pandangan ahli kubur yang lain. Kerana 

sebagaimana kita mampu melihat dengan 

mata kita kebanyakan benda yang wujud di 

atas dunia ini, sedang orang-orang beriman 



yang buta tidak dapat melihatnya, maka di 

dalam kubur nanti mereka yang buta itu akan 

dapat melihat dengan darjat yang sama jika 

mereka mempunyai keimanan, lebih banyak 

daripada apa yang dapat dilihat oleh ahli kubur 

yang lain. Mereka akan menyaksikan taman-

taman dan kenikmatan syurga seolah-olah 

mereka dibekalkan dengan teropong yang 

kuasanya adalah berdasarkan darjat masing-

masing. Teropong ini dapat menangkap 

pandangan-pandangan syurga yang indah dan 

mempersembahkannya seperti layar di dalam 

panggung wayang di hadapan mata mereka 

yang tidak dapat melihat semasa berada di 

dunia. 

   Oleh itu, wahai saudaraku, anda boleh 

memperolehi mata nurani ini yang akan 

membongkar syurga dan segala apa yang 

terdapat di atas langit yang tinggi di sana 

meskipun anda berada jauh di bumi, dengan 

bersabar dan bersyukur di atas hijab yang 



menutup mata anda. Ketahuilah bahawa 

benda yang bijaksana dan amat mengetahui 

tentang mata serta mampu membuang hijab 

yang menutup mata anda agar anda dapat 

melihat dengan mata nurani itu hanyalah al-

Quran al-Hakim.  

Penawar Kelima Belas 

   Wahai pesakit yang mengaduh kesakitan! 

   Janganlah anda mengaduh dan berkeluh 

kesah memandang kepada zahir penyakit anda 

yang jelek itu. Bahkan lihatlah kepada makna 

dan kandungannya. Bergembiralah dengan 

berkata: "Alhamdulillah". 

   Jika penyakit tidak mengandungi sesuatu 

pengertian yang indah, nescaya Allah yang al-

Khaliq al-Rahim, Maha Mencipta lagi Maha 

Pengasih tidak menguji makhluknya yang 

paling dikasihi daripada kalangan para 

hambaNya dengan pelbagai jenis penyakit. 

Tersebut di dalam sebuah hadis: 

فَالَْمْثلَُ  الَْمْثلَُ  َالَْوْلِيَاءُ ثمَُّ  الْنَْبيَِاءُ َبَلاَءً النَّاسِ  اشََد    



   "Golongan yang paling banyak terkena bala 

ialah para nabi, kemudian para wali, dan 

golongan yang seumpama mereka..." 

{9 Terdapat beberapa hadis yang mempunyai 

pengertian hampir sama. Kesemuanya adalah 

sahih. Salah satu daripada hadis tersebut ialah: 

Daripada saudara perempuan Huzaifah r.a. 

bahawa Rasulullah bersabda yang bermaksud: 

   "Golongan manusia yang paling banyak 

terkena bala ialah para nabi, kemudian para 

wali, kemudian golongan yang seumpama 

mereka dan begitulah seterusnya..." 

   Diriwayatkan oleh al-Tabarani di dalam al-

Kabir (Lihat Sahih al-Jami' al-Saghir no. 1005).}    

 Manusia yang paling banyak ditimpa bala ialah 

Nabi Ayyub a.s., seorang yang amat penyabar. 

Kemudian diikuti oleh para nabi yang lain, 

kemudian para wali dan para soleh. Kesemua 

mereka menerima bala penyakit tersebut 

dengan menganggapnya sebagai ibadat ikhlas 

dan hadiah ketuhanan. Mereka melaksanakan 



tugas bersyukur di samping kesabaran yang 

mereka tunjukkan. Mereka melihatnya sebagai 

sejenis operasi pembedahan yang dikurniakan 

oleh Allah yang al-Khaliq al-Rahim, Maha 

Mencipta lagi Maha Pengasih kepada mereka. 

   Wahai pesakit yang sentiasa mengaduh dan 

mengerang! Jika anda berhasrat untuk turut 

menyertai kafilah nurani ini, maka anda 

hendaklah menunaikan kewajipan bersyukur 

di celah-celah kesabaran. Jika tidak, 

pengaduan yang anda lakukan akan 

menjadikan mereka enggan menggabungkan 

anda ke dalam kafilah mereka, bahkan anda 

akan mencampakkan diri anda ke dalam gaung 

kealpaan! Seterusnya anda akan melalui jalan 

yang penuh dengan kegelapan. 

   Terdapat beberapa jenis penyakit yang jika ia 

menyebabkan kematian akan menyebabkan 

orang yang mengalaminya memperolehi 

syahadah (mati syahid) maknawi, seterusnya 

mendapat maqam wali di sisi Allah . Iaitu 



penyakit yang disebabkan oleh melahirkan 

anak,10 penyakit di dalam perut, lemas, 

terbakar dan taun. Jika seseorang meninggal 

dunia kerana perkara-perkara di atas, 

{10 Syahadah maknawi ini tetap diperolehi 

selama kematian itu berlaku dalam tempoh 

nifas iaitu dalam tempoh empat puluh hari.} 

maka darjatnya akan ditinggikan sehingga 

mendapat syahadah maknawi. Terdapat juga 

beberapa penyakit yang jika mengakibatkan 

kematian akan menyebabkan orang yang 

mengidapnya memperolehi darjat wali di sisi 

Allah . 

   Di samping penyakit yang dialami boleh 

mengurangkan kecintaan mendalam terhadap 

dunia dan kenikmatannya, serta 

mengurangkan keterikatan mendalam 

dengannya, ia juga boleh mengurangkan 

perasaan sedih dan pahit kerana berpisah 

dengannya seperti yang dialami oleh ahli dunia 

ketika mereka meninggalkan dunia ini. Bahkan 



penyakit itu boleh menyebabkan ia merasa 

kasih dan suka kepada kematian.  

Penawar Keenam Belas 

   Wahai pesakit yang mengadu kegelisahan! 

   Penyakit yang dialami sebenarnya mengajar 

orang yang mengalaminya tentang ikatan 

kehidupan kemasyarakatan dan kemanusiaan 

yang paling penting dan indah, iaitu saling 

hormat menghormati dan perasaan berkasih 

sayang. Ikatan ini boleh menyelamatkan 

manusia daripada bersifat tidak memerlukan 

kepada orang lain, kerana sifat tidak 

memerlukan kepada orang lain akan 

menyebabkan seseorang hidup dalam keadaan 

terasing dan liar serta menghilangkan sifat 

belas kasihan daripada dirinya. Firman Allah: 

اسْتغَْنىَ رَآهُ  انَْ  ليََطْغىَ الِْنْسَانَ  اِنَّ   

   "Ingatlah! Sesungguhnya jenis manusia tetap 

melampaui batas (yang sepatutnya atau yang 

sewajibnya). Dengan sebab dia melihat dirinya 



sudah cukup apa yang dihajatinya". (al-'Alaq: 

6-7) 

   Jiwa ammarah yang terjatuh ke dalam 

perangkap sifat 'tidak memerlukan orang lain' 

yang terhasil daripada kesihatan dan keafiatan 

yang berpanjangan dan berterusan, tidak akan 

memberikan penghormatan yang selayaknya 

terhadap hubungan persaudaraan. Ia juga 

tidak akan mempunyai perasaan rahmat dan 

belas kasihan terhadap mereka yang ditimpa 

musibah dan penyakit yang selayaknya 

mendapat rahmat dan belas kasihan serta 

kasih sayang. 

   Tetapi jika seseorang itu ditimpa sakit, dia 

akan memahami betapa lemahnya dia, betapa 

dia memerlukan kepada orang lain ketika 

mengalami tekanan penyakit, kesakitan dan 

bebanannya. Dia akan memberikan 

penghormatan kepada saudara-saudaranya 

yang beriman yang layak diberikan 

penghormatan kerana menjaganya ketika 



sakit, atau yang datang menziarahi ketika 

sakitnya. Begitu juga dia akan memiliki 

perasaan belas kasihan kemanusiaan yang 

merupakan suatu sifat keislaman yang penting 

terhadap mereka yang ditimpa musibah dan 

bala bencana sebagaimana dirinya. Lalu 

melimpah-limpahlah daripada hatinya 

perasaan kasih sayang dan belas kasihan dalam 

pengertian yang seluas-luasnya. Jika mampu, 

dia akan menghulurkan bantuan kepada 

mereka. Jika tidak, dia akan mula menadah 

tangan berdoa buat mereka, atau datang 

menziarahi mereka serta bertanya khabar 

tentang keadaan dan kerehatan mereka. 

Dengan itu, dia telah melaksanakan suatu 

sunnah yang dituntut dan memperolehi 

balasan pahala yang besar.   

Penawar Ketujuh Belas 

   Wahai pesakit yang mengadu kerana tidak 

dapat men-jalankan kerja-kerja kebajikan! 



   Bersyukurlah! Saya memberikan berita 

gembira kepada anda bahawa yang boleh 

membuka pintu kebajikan yang paling tulus 

ialah penyakit itu sendiri. Di samping penyakit 

boleh membawa pahala yang besar dan 

berterusan kepada pesakit dan orang-orang 

yang menjaganya kerana Allah , ia juga 

merupakan cara terpenting yang 

menyebabkan doa dimaqbulkan. 

   Ya, menjaga orang yang sakit boleh 

mendatangkan pahala yang besar kepada 

orang beriman. Begitu juga dengan melakukan 

ziarah dan bertanya khabar tentang kesihatan 

dan kerehatan mereka juga merupakan 

amalan sunnah yang mulia11 dan boleh 

menghapuskan dosa dalam waktu yang sama 

dengan syarat tidak menyusahkan mereka. 

Terdapat hadis yang menyuruh kita meminta 

orang sakit berdoa kerana doanya adalah 

mustajab,12 khususnya apabila 



{11 Daripada Jabir, sabda Rasulullah yang 

bermaksud: "Ziarah pesakit yang paling afdhal 

pahalanya ialah apabila orang yang menziarahi 

itu segera bangun dari sisi pesakit." Faidh al-

Qadir, jil. 1, hlm. 1285. 

   12 Rasulullah bersabda yang bermaksud: 

   "Doa orang sakit adalah mustajab dan 

dosanya terampun." Musnad al-Firdaus, jil. 1, 

hlm. 280; Jam' al-Fawa'id, jil. 1, hlm. 333; Ibn 

Majah, no. 1441.} pesakit itu terdiri daripada 

kerabat terdekat kita, khususnya lagi jika 

pesakit itu adalah ibu atau bapa, maka jika kita 

memberikan perkhidmatan kepada mereka 

ketika mereka sakit ia merupakan suatu ibadat 

yang penting dan dalam masa yang sama ia 

adalah pahala yang besar. Menenangkan hati 

orang yang sakit dan menggembirakan mereka 

merupakan sedekah yang penting. 

   Alangkah gembiranya anak-anak yang 

menjaga ibu atau bapa ketika sakit dengan 

menggembirakan hati ibubapa mereka yang 



sensitif itu, lalu mereka mendapat keberkatan 

doa ibubapa mereka yang mustajab. 

   Hakikat yang berhak mendapat 

penghormatan dan kedudukan yang lebih 

tinggi dalam kehidupan masyarakat ialah kasih 

sayang kedua-dua ibubapa dan para anak yang 

baik, membalasnya dengan memberikan 

penghormatan dan kasih sayang yang mereka 

layak dapat ketika sakit. Situasi ini merupakan 

pandangan kesetiaan yang menampilkan 

kebajikan yang tinggi di sisi anak dan 

ketinggian sifat kemanusiaan hingga 

membangkitkan ketakjuban seluruh makhluk 

sehingga para malaikat mengalu-alukannya 

dengan bertahlil, bertakbir dan meninggikan 

suara dengan berkata: "Masya Allah, 

Barakallah." 

   Sesungguhnya perasaan kasih sayang, belas 

kasihan dan rahmat yang berlegar di sekitar 

pesakit dapat meleburkan kesakitan yang 

ditanggung oleh pesakit dan menukarnya 



kepada suatu bentuk kelazatan yang manis dan 

menggembirakan. 

   Penerimaan dan pemustajaban doa pesakit 

merupakan satu perkara yang patut diberikan 

perhatian. Sekitar tiga puluh hingga empat 

puluh tahun lalu, saya sering berdoa agar 

disembuhkan daripada sakit yang saya alami di 

bahagian belakang saya. Kemudian barulah 

saya mengerti bahawa sakit yang dialami 

dikurniakan kepada seseorang hanyalah agar 

dia berdoa. Oleh kerana doa tidak boleh 

menghilangkan dirinya, iaitu doa tidak boleh 

menghilangkan dirinya, maka natijahnya 

adalah berbentuk akhirat.13 Doa itu sendiri 

merupakan sejenis ibadat, kerana seseorang 

pesakit berlindung di bawah lindungan Ilahi 

ketika berada dalam keadaan lemah. 

{13 Sekalipun sebahagian penyakit menjadi 

sebab kepada wujudnya doa, tetapi jika doa 

menjadi sebab kepada terhapusnya penyakit, 

maka seolah-olah doa menjadi sebab kepada 



ketiadaan dirinya. Ini tidak mungkin berlaku. - 

Bediuzzaman Said Nursi} 

   Oleh itu, walaupun telah 30 tahun saya 

berdoa agar sakit di bahagian belakang saya 

sembuh, tetapi ianya tidak dimaqbulkan. 

Namun itu sedikitpun tidak memalingkan saya 

atau menjadikan saya terfikir untuk 

meninggalkan doa meskipun sehari. Ini adalah 

kerana sakit merupakan waktu dan ketika 

untuk berdoa. Sembuh pula bukanlah natijah 

daripada doa, bahkan ia adalah pemberian 

Allah , al-Hakim al-Rahim, yang Maha Bijaksana 

lagi Maha Pengasih berdasarkan kelebihan dan 

kemuliaanNya semata-mata. 

   Tambahan pula, doa yang tidak termaqbul 

tidak boleh mendorong kita untuk berkata 

bahawa doa itu tidak mustajab. Al-Khaliq al-

Hakim, Allah yang Maha Mencipta lagi Maha 

Bijaksana itu lebih mengetahui daripada kita. 

Sesungguhnya Allah memberikan sesuatu yang 

lebih baik dan bermanfaat kepada kita. 



Kadang-kadang Allah menyimpan doa-doa 

keduniaan kita itu agar kita mendapat 

manfaatnya di akhirat nanti. Demikianlah 

bagaimana doa dimaqbulkan olehNya. Walau 

bagaimanapun, doa yang terbit daripada 

keikhlasan dan rahsia penyakit yang datang 

daripada sifat kelemahan, kerendahan dan 

keberhajatan, amat hampir untuk dimaqbul-

kan. Sakit merupakan asas dan paksi kepada 

doa yang ikhlas seperti ini. Oleh itu, orang yang 

sakit dan mereka yang menjaganya ketika sakit 

sepatutnya mengambil faedah dan manfaat 

daripada doa ini.   

 

Penawar Kelapan Belas 

   Wahai pesakit yang tidak bersyukur dan 

tenggelam dalam rungutan! 

   Rungutan sepatutnya lahir daripada sesuatu 

hak manfaat yang hilang daripada anda. 

Sedangkan tiada hak anda yang dipersia-siakan 

yang menyebabkan anda patut merungut. 



Bahkan andalah yang sepatutnya menunaikan 

banyak hak yang anda belum menunaikan hak 

bersyukur padanya. 

   Anda belum menunaikan hak Allah ke atas 

anda. Lebih dari itu, anda juga merungut 

terhadap sesuatu yang batil, seolah-olah anda 

benar dalam tindakan itu. Anda tidak berhak 

untuk merungut dengan melihat kepada orang 

yang lebih sihat daripada anda, tetapi 

sepatutnya anda perlu melihat kepada orang 

yang lebih lemah dan lebih teruk sakit yang 

dialaminya daripada anda. Anda sebenarnya 

ditugaskan untuk bersyukur sebanyak-

banyaknya. Jika tangan anda patah, lihatlah 

kepada tangan yang terpaksa dipotong. Jika 

anda hanya memiliki sebelah mata sahaja, 

lihatlah kepada mereka yang kehilangan 

kedua-dua belah mata, agar anda bersyukur 

kepada Allah . 

   Dari sudut kenikmatan, tiada seorangpun 

yang berhak untuk melihat kepada orang yang 



lebih baik kedudukannya agar api rungutan 

bernyala marak di dalam dirinya, tetapi ketika 

ditimpa musibah seseorang mesti melihat dari 

sudut musibah itu kepada orang yang lebih 

teruk menghadapi musibah dan sakit agar dia 

bersyukur selepas itu dalam keadaan berpada 

dengan apa yang ada pada dirinya. Rahsia ini 

telah dijelaskan dalam sebahagian risalah yang 

lain. Contohnya seperti berikut: 

   "Seorang lelaki memimpin tangan seorang 

miskin menaiki sebuah menara hingga ke 

puncaknya. Pemimpin itu memberikan hadiah 

kepada si miskin pada setiap tingkat menara. 

Akhirnya ketika sampai di puncak menara, 

lelaki itu memberikan hadiah yang paling besar 

dan berharga kepada si miskin itu. Sepatutnya 

si miskin itu mengucapkan terima kasih 

terhadap pelbagai jenis hadiah yang diberikan 

kepadanya, tetapi dia lupa terhadap segala 

hadiah yang diterimanya pada setiap tingkat 

menara, atau dia menganggapnya tidak 



bernilai lalu dia tidak berterima kasih kerana 

dia melihat kepada orang yang lebih tinggi 

darjatnya daripada dirinya. Seterusnya dia 

berkata dan merungut: "Kalaulah menara ini 

lebih tinggi, nescaya saya boleh mencapai 

darjat yang lebih tinggi! Kenapa ketinggian 

menara ini tidak sama dengan gunung di sana 

atau menara di sebelah?" 

   Jika miskin itu merungut sedemikian rupa, 

maka alangkah besarnya kekufuran nikmat 

yang dilakukannya dan alangkah besarnya 

pelampauan hak yang dibuatnya. 

   Demikian juga halnya dengan keadaan 

manusia yang datang ke dunia ini daripada 

'ketiadaan', dengan menjadi manusia muslim 

yang banyak memperolehi segala macam jenis 

nikmat kesihatan dan afiat serta dapat 

mengecap darjat kenikmatan yang tinggi. Dia 

tidak menjadi batu, pokok dan binatang. 

Meskipun demikian, dia tetap menampilkan 

rungutannya ketika sakit kerana tidak 



memperolehi kesihatan dan keafiatan hasil 

daripada sesetengah penyakit yang 

dialaminya, atau kerana dia sendiri yang 

mensia-siakan nikmat lantaran kesalahannya 

sendiri, atau kesilapannya ketika 

menggunakan nikmat itu, atau dia tidak 

mampu mencapai nikmat tersebut, kemudian 

dia tergesa-gesa berkata: "Apakah yang telah 

aku lakukan, sehingga berlaku kepadaku apa 

yang berlaku?" Dia berkata demikian dalam 

keadaan mengkritik Rububiyyah dan Uluhiyyah 

Allah Keadaan ini menggambarkan kesakitan 

maknawi dan musibah yang lebih besar 

daripada penyakit dan musibah yang 

dialaminya. Dia sebenarnya menambahkan 

sakitnya dengan rungutan itu, seperti seorang 

memasuki pertandingan gusti sedangkan 

tangannya telah sedia tercedera. Tetapi orang 

yang berakal akan sentiasa mengingati firman 

Allah: 

ِ  انَِّا قَالُوا مُصِيبَة   اصََابتَْهُمْ  اذِاَ الََّذِينَ  رَاجِعوُنَ  اِليَْهِ  وَانَِّا لِِلٰ  



   "(Iaitu) orang-orang yang apabila mereka 

ditimpa oleh sesuatu kesusahan, mereka 

berkata: "Se-sungguhnya kami adalah 

kepunyaan Allah dan kepada Allah jualah kami 

kembali". (al-Baqarah: 156) 

   Lalu dia menyerahkan segalanya kepada 

Allah dalam keadaan sabar sehingga penyakit 

itu berakhir dan menjalankan tugas 

seterusnya.   

Penawar Kesembilan Belas 

   Perkataan Asmaul Husna yang digunakan 

bagi menggambar-kan semua nama-nama al-

Jamil Zul-Jalal, Allah yang Maha Indah lagi 

Maha Mulia menunjukkan bahawa semua 

nama-nama tersebut adalah indah 

kesemuanya. Kehidupan adalah cermin 

ketuhanan yang paling indah dan paling halus. 

Cermin kepada sesuatu yang indah adalah 

indah juga. Cermin yang memancarkan 

keindahan sesuatu yang indah akan juga 

menjadi indah. Segala sesuatu yang indah yang 



mengenai cermin tersebut, akan menjadi 

indah juga. Oleh itu, dari sudut hakikat, segala 

yang menimpa kehidupan ini adalah juga indah 

kerana ia sebenarnya menampil dan 

memperlihatkan buatan ukiran yang indah 

bagi nama-nama Allah yang indah itu. 

   Jika kehidupan terus menerus berada dalam 

keadaan sihat walafiat, nescaya ia akan 

menjadi sesuatu yang mempunyai kekurangan 

dan tidak sempurna. Bahkan sedikit sebanyak 

kehidupan akan merasa 'ketiadaan' dan sia-sia. 

Oleh itu, ia akan mengalami keazaban dan 

kesempitan. Nilai kehidupan akan merudum. 

Kelazatan dan kesenangan umurnya akan 

bertukar menjadi kesakitan dan kedukacitaan. 

Oleh itu, manusia akan terperosok ke dalam 

lumpur kemaksiatan atau sarang permainan 

dan porak peranda yang akan merampas 

segala kelazatan hidup meskipun sebelum 

umurnya berakhir. Ia adalah umpama seorang 

banduan yang memusuhi umurnya sendiri 



yang berharga itu lalu membunuh dirinya 

dengan segera kerana mahu menamatkan 

tempoh tahanannya. 

   Tetapi kehidupan yang berlangsung dalam 

keadaan dipenuhi dengan pelbagai pertukaran 

dan perubahan serta mengalami keadaan 

dalam berbagai-bagai bentuk dan peringkat, 

maka kehidupan itu akan merasa bahawa ia 

mempunyai nilai dan kedudukan yang tinggi. 

Kehidupan seumpama ini akan menatijahkan 

bahawa umurnya adalah penting dan 

memberikannya kelazatan yang menakjubkan. 

Hinggakan anda akan dapati seseorang itu 

tidak mahu umurnya berlalu meskipun dia 

mengalami pelbagai jenis kesulitan dan 

musibah. Dia sedikitpun tidak mengeluh dan 

menyesalinya. Dia berkata: "Harap-harap, 

janganlah matahari tenggelam, dan janganlah 

malam berlalu." 

   Sebaliknya, anda boleh bertanya kepada 

seorang kaya yang tidak berbuat apa-apa. 



Segala yang diingini boleh diperolehinya 

dengan mudah. Tanyalah kepadanya: "Bagai-

mana keadaan anda?" Anda pasti akan 

mendengar dia mengeluarkan perkataan-

perkataan yang menggambarkan kesakitan 

dan penyesalan, seperti: "Aah ... Kenapa 

lambat benar masa ini berlalu? Mahukah anda 

datang kepada saya dan kita mencari suatu 

permainan yang boleh mengisi masa kita ini? 

Marilah kita bermain terup sekejap!" Atau 

anda mungkin akan mendengar pelbagai 

pengaduan yang menunjukkan dia adalah 

seorang yang mempunyai angan-angan yang 

panjang, seperti: "Pekerjaan saya ada 

kekurangan. Alangkah baiknya jika saya 

berbuat sekian-sekian ..." Tetapi jika anda 

bertanya kepada seorang fakir yang tenggelam 

di dalam musibah atau seorang fakir yang giat 

bekerja:    "Bagaimana keadaan anda?" maka 

jika dia seorang yang mendapat petunjuk, dia 

akan berkata: 



   "Saya berada dalam keadaan baik. 

Alhamdulillah. Segala puji bagi Allah . Ribuan 

kesyukuran buat Tuhanku. Saya sentiasa 

berusaha. Alangkah baiknya jika matahari tidak 

tenggelam dengan cepat agar saya dapat 

menghabiskan kerja saya. Waktu amat cepat 

berlalu. Umur juga berlalu tanpa berhenti. 

Meskipun sebenarnya saya berada dalam 

keadaan kesusahan dan kesulitan, tetapi ia 

tetap akan berakhir juga. Semua perkara 

berada di atas landasan yang sama!" Dengan 

perkataan ini, si fakir itu sebenarnya 

menggambarkan tentang nilai dan 

kepentingan umur di samping 

kedukacitaannya terhadap umur yang 

melarikan diri daripadanya. 

   Oleh itu, dia mengetahui bahawa kelazatan 

umur dan nilai kehidupan hanya diperolehi 

dengan kesukaran dan kesulitan. Manakala 

kerehatan, kemewahan dan kesihatan hanya 

menjadikan kehidupan ini pahit dan 



membebankan kerana ia akan menyebabkan 

seseorang itu bercita-cita agar dapat 

menyelamatkan diri daripadanya dengan 

segera. 

   Wahai saudaraku yang sakit! 

   Ketahuilah bahawa punca segala musibah 

dan kejahatan bahkan punca segala dosa ialah 

'ketiadaan' sebagaimana telah dibuktikan 

dengan bukti yang kukuh dan terperinci di 

dalam risalah-risalah yang lain. 'Ketiadaan' 

adalah keburukan dan kegelapan sepenuhnya. 

   Maka keadaan-keadaan 'berhenti' yang 

merupakan kerehatan dan ketenangan dalam 

bentuk yang sama selama-lamanya adalah 

amat menyerupai dengan 'ketiadaan' dan 

'kesia-siaan'. Kehampiran dan keserupaan ini 

menjadikan kehidupan ini diselaputi dengan 

kegelapan yang wujud pada 'ketiadaan' dan 

menjadikannya berada dalam keadaan keluh 

kesah dan kesempitan. Manakala keadaan 

'pergerakan' dan 'perubahan' pula, maka ia 



adalah kewujudan dan menjadikan kehidupan 

itu dirasai kewujudannya. 'Kewujudan' adalah 

satu kebaikan dan cahaya yang sejati. 

   Oleh kerana inilah hakikatnya, maka penyakit 

yang berada pada diri anda sebenarnya ia 

adalah tetamu yang diutuskan kepada anda 

untuk melaksanakan tugasnya yang banyak. 

Dia bertugas membersih, menguat dan 

mempertingkatkan kehidupan anda serta 

mengarahkan seluruh jentera lain yang berada 

pada diri anda agar membantu anggota badan 

anda yang sakit. Dia juga menampilkan ukiran 

segala nama-nama Allah yang al-Sani' al-

Hakim, yang Maha Pembuat lagi Maha 

Bijaksana. Tugasnya akan berkahir tidak lama 

lagi, insya Allah. Ia akan pergi melaksanakan 

tugasnya yang lain pula. Ia akan berkata 

kepada keadaan sihat: 

   "Marilah ke sini sekarang untuk 

menggantikan tempat saya selamanya. 

Mulakan semula tugas anda. Inilah tempat 



anda. Terimalah dan tinggallah di sini dalam 

keadaan baik".  

Penawar Kedua Puluh 

   Wahai pesakit yang mencari penawar! 

   Ketahuilah bahawa penyakit terbahagi 

kepada dua jenis. Pertama penyakit hakiki 

(sebenar) dan kedua ialah penyakit yang 

disangkakan (wahmi). 

   Mengenai penyakit hakiki: Allah al-Syafi' al-

Hakim Zul-Jalal, yang Maha Penyembuh, Maha 

Bijaksana lagi Maha Mulia telah menjadikan 

penawar atau ubat bagi setiap penyakit. 

Penawar itu disimpannya di dalam khazanah 

farmasiNya yang agung, iaitu muka bumi ini. 

Penawar-penawar itu memerlukan penyakit. 

Allah telah mencipta bagi setiap penyakit ada 

ubatnya. Oleh itu, menggunakan penawar bagi 

tujuan perubatan adalah dibenarkan. Tetapi 

mestilah diketahui bahawa penyembuhan dan 

kesan ubat tidak berlaku melainkan daripada 

Allah . Sebagaimana Allah mengurniakan 



penyakit, begitulah juga Dia mengurniakan 

penyembuhan. 

   Seseorang muslim mesti berpegang teguh 

dengan tunjuk ajar dan arahan doktor yang 

pakar. Ia adalah penawar yang paling penting, 

kerana kebanyakan penyakit lahir daripada 

penggunaan ubat yang tidak betul, tidak 

berpantang, tidak menghiraukan tunjuk ajar 

yang diberikan, boros, dosa, kemaksiatan dan 

tidak berhati-hati. Tidak syak lagi, seseorang 

doktor yang baik akan memberikan nasihat 

dan pesanan dalam batasan sempadan yang 

dibenarkan. Dia juga akan memberikan 

amaran akibat daripada penggunaan ubat 

dengan cara yang tidak betul. Di samping itu 

dia juga akan sentiasa menghiburkan hati para 

pesakitnya dan memberikan pengharapan. Ini 

akan menyebabkan sesuatu penyakit yang 

ditanggung oleh pesakit akan berkurang 

kerana nasihat, pesanan dan hiburan yang 

diberikan oleh doktor. Bahkan dia akan 



bergembira sebagai ganti daripada perasaan 

sempit dan gelisah. 

   Manakala mengenai penyakit 'yang 

disangkakan' (wahmi): Maka penawarnya yang 

paling berkesan ialah dengan 'tidak 

menghiraukannya'. Kerana sesuatu yang 

'disangkakan' akan membesar dan melebar 

apabila ia sentiasa diambil berat. Jika tidak 

dihiraukan, ia akan mengecil dan mengecut. 

Apabila seseorang manusia mengganggu 

sarang tebuan, maka semua tebuan akan 

berkumpul dan menyerangnya, tetapi apabila 

dia tidak menghiraukan sarang tersebut, 

tebuan itu berpecah-pecah dan berselerak. 

   Jika seseorang sentiasa bermain-main 

dengan khayalannya dengan penuh perhatian, 

dengan dia mengkhayalkan wujud seutas tali 

yang tergantung di dalam gelap, maka 

khayalannya itu akan menjadi besar bahkan 

kadang-kadang boleh menyebabkannya 

melarikan diri persis seorang gila yang 



ketakutan. Tetapi jika dia tidak ambil peduli 

terhadap khayalannya, maka pasti dia akan 

mengetahui bahawa apa yang disangkakannya 

itu hanyalah seutas tali, bukannya seekor ular 

yang besar ... Lalu dia akan merasa malu 

terhadap sangkaannya yang bukan-bukan. 

Begitu juga dengan sakit 'yang disangkakan' ini, 

jika banyak dan membesar, ia akan bertukar 

menjadi penyakit hakiki. 'Sangkaan' di sisi 

seorang yang sensitif dan panik merupakan 

satu penyakit yang amat menyusahkan, kerana 

dia menjadikan sesuatu yang kecil menjadi 

amat besar sekali. Dengan itu, kekuatan 

maknawinya akan lenyap, terutamanya ketika 

dia hanya menemui doktor palsu berhati keras 

yang tidak memiliki perasaan belas kasihan, 

atau doktor yang tidak bersikap adil. Doktor ini 

akan menghasut dan membangkit-kan lagi 

sangkaannya sehingga jika dia seorang yang 

kaya akan menjadi miskin, atau hilang akalnya, 

bahkan dia boleh kehilangan kesihatannya 

sama sekali.  



Penawar Kedua Puluh Satu 

   Wahai saudaraku yang sakit! 

   Memang benar, terdapat kesakitan fizikal 

pada penyakit yang anda alami. Tetapi 

terdapat kelazatan maknawi penting yang 

sedang mengelilingi anda. Kelazatan ini 

menghapuskan segala kesakitan fizikal itu, 

kerana kesakitan fizikal itu tidak dapat 

mengatasi belas kasihan dan belas kasihan 

yang amat lazat itu, yang tidak anda perolehi 

semenjak kecil lagi. Ia terbit sekali lagi 

sekarang di dalam hati kedua ibu bapa dan 

kaum kerabat anda, jika anda mempunyai ibu 

bapa dan kaum kerabat. Anda akan mengingati 

kembali layanan mesra dan pandangan 

keibubapaan yang penuh dengan kasih sayang 

sebagaimana yang anda perolehi ketika zaman 

kanak-kanak. Segala dinding akan terungkai 

daripada kaum kerabat anda lalu mereka akan 

menjaga anda semula dan mendekati anda 

dengan mencurahkan segala perasaan kasih 



sayang dan kemesraan kerana tarikan penyakit 

yang ada pada diri anda dan membangkitkan 

perasaan dalaman mereka. Alangkah 

murahnya kesakitan-kesakitan fizikal yang 

anda alami jika dibandingkan dengan 

perkhidmatan yang dipenuhi dengan kasih 

sayang dan kemesraan yang diberikan oleh 

mereka. Ketika sihat, andalah yang sentiasa 

berusaha dengan penuh kebanggaan untuk 

berkhidmat kepada mereka dan memperolehi 

keredhaan mereka. Tetapi ketika anda sakit, 

anda pula yang menjadi tuan yang memerintah 

mereka.    Dengan penyakit yang anda alami itu 

juga, anda bakal beroleh lebih ramai orang 

yang menyayangi dan membantu anda dengan 

penuh kasih sayang daripada tiada. Dengan itu, 

anda menggabungkan mereka ke dalam 

golongan yang berhak mendapat kelembutan 

dan kasih sayang kemanusiaan yang disifat 

semulajadikan kepada manusia. 



   Di samping itu, dengan penyakit yang anda 

alami itu juga, anda berpeluang mengambil 

cuti daripada tugas anda yang sulit dan 

memberatkan. Anda sekarang tidak perlu 

melakukannya, bahkan anda sekarang sedang 

berehat daripada melakukannya ... Oleh itu, 

sudah tentu tidak seharusnya hanya dengan 

sedikit kesakitan fizikal yang anda alami itu 

menyebabkan anda mengadu dan mengeluh, 

bahkan sepatutnya anda bersyukur terhadap 

kelazatan-kelazatan maknawi itu.  

Penawar Kedua Puluh Dua 

   Wahai saudaraku yang mengalami penyakit 

berat seperti lumpuh! 

   Pertamanya saya membawa berita gembira 

kepada anda bahawa lumpuh dianggap 

sebagai satu penyakit yang diberkati bagi 

seseorang mukmin ... Saya mendengar tentang 

perkara ini semenjak lama dahulu daripada 

para wali yang soleh. Ketika itu, saya tidak 

mengetahui rahsianya. Sekarang, terlintas 



pada fikiran saya, salah satu daripada 

rahsianya: 

   Sesungguhnya para wali yang sampai kepada 

Allah bagi menyelamatkan diri mereka 

daripada bahaya maknawi besar yang datang 

dari dunia untuk menjamin kebahagiaan abadi 

di akhirat. Mereka memilih dua asas berikut: 

   Pertama:  

   Ikatan kematian, iaitu mereka berusaha bagi 

memperolehi kebahagiaan di dalam kehidupan 

yang abadi dengan sentiasa berfikir tentang 

kebinasaan dunia dan bahawa diri mereka 

hanyalah tetamu yang dipergunakan bagi 

melaksanakan tugas-tugas yang berbentuk 

sementara sahaja. 

   Kedua:  

   Mematikan jiwa yang ammarah bi al-su' 

(sentiasa menyuruh melakukan keburukan) 

dengan melakukan mujahadah dan latihan 

kerohanian bagi menyelamat-kan diri daripada 



kebinasaan jiwa dan perasaan yang tidak 

melihat kesudahannya. 

   Wahai saudaraku yang kehilangan separuh 

daripada kesihatan dirinya! Terdapat dua asas 

yang pendek dan mudah telah diletakkan pada 

diri anda tanpa anda memilihnya. Kedua-dua 

asas tersebut membentangkan jalan bagi anda 

mencapai kebahagiaan abadi. Kedua-duanya 

juga sentiasa memberitahu keadaan anda dan 

mengingatkan anda bahawa dunia dan 

manusia ini akan binasa. Ketika itu, dunia tidak 

lagi dapat menyekat dan menghalang 

pernafasan anda, dan kealpaan juga tidak akan 

berani lagi menutup mata anda. Jiwa yang 

ammarah tidak akan berjaya mempergunakan 

nafsu syahwat yang hina bagi menghasut 

seseorang yang hanya berbentuk separuh 

manusia (kerana dia lumpuh). Oleh itu, dia 

akan terselamat daripada segala bala dan 

keburukan nafsu itu dengan segera. 



   Demikianlah, melalui rahsia keimanan, 

penyerahan diri dan tawakkal, seseorang 

mukmin memperolehi banyak faedah daripada 

penyakitnya yang besar seperti lumpuh itu 

dalam tempoh waktu yang paling singkat, 

persis faedah yang diperolehi oleh golongan 

yang melakukan mujahadah dari kalangan ahl 

al-wilayah (wali) yang melakukan riadhah 

(latihan) di tempat-tempat iktikaf mereka. 

Ketika itu, penyakit fizikal yang dialaminya itu 

hanyalah merupakan perkara yang kecil dan 

kerdil.   

Penawar Kedua Puluh Tiga 

   Wahai pesakit yang keseorangan, kesunyian 

dan lemah! 

   Jika kesunyian anda dan ketiadaan sesiapa 

yang menjaga anda di samping penyakit yang 

anda alami menjadi sebab kepada belas 

kasihan dan kelembutan walaupun daripada 

hati-hati manusia yang keras terhadap anda. 

Maka dapatkah ia menyamai pandangan 



rahmat Allah , Tuhan Pencipta yang punya 

jelmaan kebaikan pada setiap permulaan surah 

al-Quran yang menyifatkan diriNya sebagai al-

Rahman al-Rahim, Tuhan yang Maha Pemurah 

lagi Penyayang? Sesungguhnya Dialah juga 

yang menjadikan semua para ibu sanggup 

bertungkus lumus demi mendidik anak-anak 

mereka melalui secebis perasaan belas kasihan 

dan kasih sayang yang amat menakjubkan yang 

dicampakkan ke dalam hati mereka ... Dialah 

juga yang memenuhkan muka bumi ini dengan 

pelbagai jelmaan rahmat, nikmat dan 

kelebihanNya ... Melalui jelmaan rahmatNya 

juga, Dia menjadikan syurga kelihatan amat 

dekat serta dipenuhi dengan pelbagai 

keindahanNya. Keimanan dan perlindungan 

anda di bawah naungan al-Khaliq al-Rahim, 

yang Maha Pencipta lagi Maha Penyayang 

melalui lisan anda yang lemah dan terhasil 

daripada penyakit yang anda alami, serta 

pengharapan dan kerandahan hati (tadharru') 

anda kepadaNya, menjadikan penyakit, 



keseorangan dan kesunyian yang anda alami 

sebagai suatu matlamat dan wasilah yang 

mendatangkan pandangan rahmat 

daripadaNya, kerana pandanganNya 

mengatasi segala sesuatu. 

   Selama mana Dia wujud dan memandang 

kepada anda, maka segala sesuatu yang lain 

juga wujud bagi anda. Orang yang sebenarnya 

berada dalam keseorangan dan kesunyian 

ialah orang yang tidak mempunyai hubungan 

keimanan dan penyerahan diri kepadaNya, 

atau memandang enteng hubungan tersebut.  

Penawar Kedua Puluh Empat 

   Wahai para jururawat yang merawat kanak-

kanak yang tidak berdosa dan orang-orang tua 

yang pada hakikatnya adalah sama dengan 

kanak-kanak kerana lemah dan tidak bermaya! 

   Di hadapan anda terdapat perniagaan akhirat 

yang amat penting. Anda hendaklah merebut 

perniagaan ini. Hendaklah anda sentiasa 



merasa rindu kepadanya dan berusaha 

bersungguh-sungguh untuk memperolehinya. 

   Penyakit yang dialami oleh kanak-kanak 

adalah suntikan-suntikan tarbiah Rabbani bagi 

tubuh badan mereka yang masih lembut dan 

lemah, agar mereka membiasakan diri 

dengannya supaya mereka dapat menghadapi 

segala kesulitan kehidupan pada masa akan 

datang. Penyakit-penyakit itu juga 

mengandungi pelbagai hikmat dan faedah 

sama ada untuk kehidupan mereka di dunia 

mahupun di akhirat. Jadi penyakit-penyakit itu 

dapat membersihkan kehidupan kanak-kanak 

secara maknawi, sebagaimana ia juga dapat 

membersihkan kehidupan orang-orang yang 

sudah dewasa dengan menghapuskan segala 

dosa yang dilakukan. Maka suntikan-suntikan 

itu merupakan asas kepada peningkatan diri 

secara maknawi dan paksinya pada masa akan 

datang bagi kanak-kanak yang kecil itu, atau 

untuk kepentingan akhirat mereka. 



   Pahala yang terhasil daripada penyakit-

penyakit seumpama ini akan tercatat di dalam 

lembaran amalan kedua ibu bapa atau di 

dalam lembaran amalan kebaikan ibu yang 

lebih mengutamakan kesihatan anaknya 

daripada kesihatan dirinya sendiri kerana 

rahsia perasaan kasih sayang yang terdapat 

dalam dirinya, sebagaimana yang telah dapat 

dibuktikan di sisi ahli hakikat. 

   Menjaga dan mengambil berat terhadap 

orang-orang tua yang sakit menjadi paksi 

kepada memperolehi pahala yang besar, 

terutamanya jika orang tua itu ialah ibu 

bapanya sendiri. Ia juga akan menyebabkan 

seseorang memperolehi doa mereka, di 

samping itu hati mereka akan gembira jika 

perkhidmatan yang diberikan kepada mereka 

dilakukan dengan penuh kesetiaan dan ikhlas. 

Ia juga menyebabkan seseorang mendapat 

kebahagiaan di dunia dan juga di akhirat. Ini 

sebagaimana terbukti di dalam banyak riwayat 



yang sahih dan peristiwa sejarah. Oleh itu, 

seseorang anak yang soleh dan berbakti 

kepada kedua ibu bapanya yang lemah, akan 

melihat anak-anaknya juga akan memberikan 

ketaatan yang sama kepadanya pada 

kemudian harinya. Sebaliknya, anak derhaka 

yang sentiasa menyakiti ibu bapanya, di 

samping dia akan dihumban ke dalam azab di 

akhirat, di dunia juga akan tenggelam di dalam 

pelbagai kemusnahan. 

   Tetapi yang dimaksudkan di atas bukanlah 

penjagaan terhadap orang-orang tua dan 

lemah serta tidak berdosa itu dari kalangan 

kaum kerabat terdekat sahaja. Bahkan jika 

seseorang mukmin terjumpa seorang tua yang 

sakit dan memerlukan penjagaan serta patut 

diberikan penghormatan, maka menjadi 

kewajipannya untuk memberikan per-

khidmatan dengan penuh kesungguhan dan 

keikhlasan, selagimana terdapat persaudaraan 



keimanan sejati. Inilah yang dituntut oleh 

Islam.  

Penawar Kedua Puluh Lima 

   Wahai saudara-saudaraku yang sakit! 

   Jika anda merasakan keperluan kepada suatu 

penawar suci yang amat bermanfaat atau 

suatu ubat yang mengandungi kelazatan yang 

hakiki bagi setiap penyakit, maka anda 

hendaklah sentiasa memperteguh dan 

menggilap iman anda. Iaitu dengan melakukan 

taubat, istighfar, solat dan ibadat, kerana ia 

adalah penawar suci yang tercerna melalui 

peningkatan keimanan. 

   Sesungguhnya orang-orang yang alpa dan 

lalai kerana kecintaan mereka terhadap dunia 

dan kebergantungan mereka yang teramat 

terhadapnya menjadikan seolah-olah mereka 

memiliki suatu keperibadian maknawi yang 

sedang mengalami sakit tenat, yang 

penyakitnya sebesar dunia ini sendiri. Lalu 

iman yang masih ada menghentakkan pukulan 



maut kepada jasad yang sedang sakit itu 

sebagai ubat yang menyembuhkan dan 

menyelamatkannya daripada luka dan 

kecederaan. Kami telah membuktikan di dalam 

beberapa risalah bahawa iman memberikan 

penawar yang hakiki. Untuk tidak 

memanjangkan perkara ini, saya 

ringkaskannya seperti berikut: 

   Penawar iman jelas memperlihatkan 

kesannya dengan melakukan perkara-perkara 

fardhu yang termampu dilakukan oleh 

seseorang. Manakala kealpaan, kemaksiatan, 

penurutan hawa nafsu dan permainan yang 

tidak dibenarkan syarak boleh membatalkan 

kesan penawar tersebut. 

   Oleh sebab penyakit dapat menghilangkan 

selaput kejahatan, memadamkan api syahwat 

dan menghalang benda-benda yang ditegah 

daripada memasuki tubuh badan, maka 

hendaklah anda mengambil manfaat 

daripadanya. Gunakanlah penawar keimanan 



yang hakiki dan cahaya qudus dengan 

bertaubat, istighfar, doa dan pengharapan 

agar Allah menyembuh dan menjadikan 

penyakit anda sebagai penghapus dosa. Amin 

... Amin ... Amin ... 

   Firman Allah: 

ِ   الْحَمْدُ   قَالوُا وَ    انَْ  لَوْلَ  لِنَهْتدَِىَ  كُنَّا وَمَا لِهذاَ هَديَنَا الَّذِى لِِلٰ

بِالْحَقِِّ  رَبِِّنَا رُسُلُ  جَاءتَْ  لقَدَْ  اٰللُّ  هَديَنَا  

   Mereka berkata: "Segala puji tertentu bagi 

Allah yang telah memberi hidayah petunjuk 

untuk (mendapat nikmat-nikmat) ini, padahal 

kami tidak sekali-kali akan memperoleh 

petunjuk kalau Allah tidak memimpin kami 

(dengan taufiqNya). Sesungguhnya telah 

datang rasul-rasul Tuhan kami dengan 

membawa kebenaran". (al-A'raf: 43) 

الْعلَِيمُ  انَْتَ  انَِّكَ  عَلَّمْتنََا مَا اِلَّ   لنََا عِلْمَ   لَ  حَانَكَ سُبْ  قَالوُا  

   "Malaikat itu menjawab: "Maha suci Anda 

(Ya Allah)! Kami tidak mempunyai 

pengetahuan selain dari apa yang Anda ajarkan 



kepada kami. Sesungguhnya Anda jualah yang 

Maha Mengetahui, lagi Maha Bijaksana". (al-

Baqarah:32)   

د   سَيِِّدِنَا عَلىَ صَلِِّ  الَلهُٰمَّ   عَافيَِةِ   وَ  دوََائِهَا وَ  الْقلُوُبِ  طِبِِّ  مُحَمَّ

  وَ  آلِهِ  عَلىَ وَ  ضِيَائِهَا وَ  اْلبَْصَارِ  نوُرِ  وَ  شِفَائِهَا وَ  اْلبَْداَنِ 

سَلِِّمْ  وَ  صَحْبِهِ   

   Ya Allah, berilah rahmat ke atas penghulu 

kami, Nabi Muhammad , yang dengan berkat 

baginda, Engkau menyembuhkan hati, menjadi 

penawar dan menyehatkan tubuh juga 

memberi kesembuhan penyakit, serta 

mengurniakan cahaya penglihatan. Dan 

kurniakanlah rahmat keberkatan dan ke-

sejahteraan keatas keluarga dan sahabat 

baginda Nabi . 


