
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Do original turco: Tabiat Risalesi 
Tradução Samir     El          Hayek  

Portekizce Tabiat Risalesi 

 

Contato : 

Web www.brasiInur.org 

brasilnur@gmail.com  
Tel: (5511) 2615-9736 

 

 

 

http://www.brasiinur.org/


2 
 

 

TERMINOLOGIA 
— Allah *(Deus) 

— lSlalTi** (Islã) 

— Mohammad*** (Maomé, o Profeta de Allah e do 

Islam) 

— Bismillah (Em Nome de Allah) 

— Subhanallah (Glorificado seja Allah) 

— Alhamdu Lillah (Louvado seja Allah) 

— Allahu Akbar (Allah é o Maior) 

— Salat (As orações prescritas cinco vezes por dia) 

 
 

' Utilizamos a palavra Allah, em vez de Deus, por designar o 

nome do Criador e somente utilizada como Seu nome, 

uma vez que a palavra em árabe e no Islam não tem 

gênero ou número, como as palavras traduzidas nos 

outros idiomas possuem. 

“ Utilizamos a palavra Islam em vez de Islà, utilizada no 

Brasil, ou Islào, utilizada em Portugal, por ser o nome 

próprio da religião islâmica e não deve ser mudado. 

“' Utilizamos o nome correto do Profeta do Islam, 

Mohammad, sem usar a corruptela utilizada na língua 

portuguêsa, Maomê ou Mahoma, utilizadas também em 

Portugal. 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Introdução 
 

ó ser humano! Fique ciente de que existem certas 

frases terríveis que são comumente ditas e implicam 

incredulidade. Os crentes também as usam, mas sem 

perceber suas implicações. Iremos explicar três das mais 

importantes delas. 

  A Primeira: "As causas criaram isso."  

 A segunda: "Formou-se por si; veio à existir e depois 

cessou de existir." 

 A Terceira: "É natural, a natureza o necessita e o 

cria." 



4 
 

 De fato, uma vez que os seres existem e isso não 

pode ser negado, e uma vez que cada ser vem à existência 

de uma forma sábia e artística, e uma vez que cada coisa 

não está fora do tempo, mas está sendo continuamente 

renovada, então, ó descrente, você é obrigado a dizer que 

as causas do mundo criam seres, por exemplo, esse animal; 

ou seja, ele passa a existir através da junção de causas, ou 

que se forma por si, ou que o seu ingresso na existência é 

um efeito de exigência e necessidade da natureza, ou é 

criado através do poder do Criador Onipotente e Glorioso. 

Uma vez que a razão não pode encontrar nenhuma 

maneira além destas quatro, se as três primeiras sào, 

definitivamente, provadas serem impossíveis, inválidas e 

absurdas, o caminho da Unicidade Divina, que é a quarta 

forma, será necessária e autoevidente e, sem dúvida, ou 

suspeita, ser provada verdadeira. 

 A PRIMEIRA MANEIRA 

É imaginar que a formação e a existencia das coisas e 

criaturas ocorrem através da junção de causas no 

universo. Vamos citar apenas três de suas inúmeras 

impossibilidades. 

 Primeira Impossibilidade 

 Imagine que há uma farmácia em que se encontram 

centenas de potes e frascos cheios de substâncias 

completamente diferentes. Uma poção vital e um remédio 



5 
 

vital são necessários desses medicamentos. Então vamos à 

farmácia e vemos que eles podem ser encontrados lá em 

abundância, mas em grande variedade. Examinamos cada 

uma das poções e vemos que os ingredientes foram 

tomados em diferentes, porém precisas quantidades de cada 

um dos frascos e potes; um grama desta, três daquela e sete 

do seguinte, e assim por diante. Se um grama fosse tomado 

a mais ou a menos, a poção não teria sido vital e não teria 

mostrado a sua qualidade especial. Em seguida, vamos 

examinar o remédio vital. Novamente, os ingredientes 

foram retirados dos frascos em uma determinada medida de 

modo que se mesmo o mínimo valor fosse tomado a mais 

ou a menos, o remédio teria perdido sua propriedade 

especial. Agora, embora o número de frascos de mais de 

cinquenta, os ingredientes foram tomados a partir de cada 

um de acordo com as medidas e os valores todos 

diferentes. Seria possível ou provável que os frascos e 

potes caíssem por uma estranha coincidência ou súbita 

rajada de vento, e que apenas as precisas, embora 

diferentes, quantidades fossem dembadas e estas se 

organizassem e se juntassem para formar o remédio? 

Existe algo mais supersticioso, impossível e absurdo que 

isso? Se um burro duplicasse sua burrice e se tornasse 

pessoa, ele diria: "Eu não posso aceitar essa ideia!", e sairia 

correndo! 

Da mesma forma, cada ser vivo é composto de uma 

poção vital, e cada planta a um remédio vital. Eles são 



6 
 

 

compostos de matéria tomada na mais precisa medida, de 

realmente numerosas e variadas substâncias, em uma 

balança sensível. Se estes são atribuídos a causas e a 

elementos e afirma-se: "As caus as criaram-nos é ir 

racional, impossível e absurdo uma centena de vezes mais 

do que a alegação de que a poção da farmácia veio à 

existencia através de frascos derrubados, por acidente. 

 Em resumo: As substâncias vitais nesta vasta 

farmácia do universo, que são medidas em escalas de 

Determinação  Divina  e de Decreto  do Onisciente e Pré-

Eterno, só pode vir a existir através de umasabedoria             

infinita,conhecimento infinito e vontade abrangente. 

Infeliz é aquele que declara que é o trabalho de elementos 

cegos, surdos e de inumeráveis causas e naturezas, que 

transmitem como inundações; é mais estúpido e delirante 

de que quem afirma que esse remédio maravilhoso formou-

se por si quando os frascos foram dembados. Certamente, 

isso é iixacional e sem sentido. De fato, tal negação e 

descrença é um absurdo sem sentido. 

 Segunda Impossibilidade 

 Se tudo não é atribuído ao Todo-Poderoso e Todo- 

Glorioso, Que é o Único da Unicidade, e é atribuído a 

causas, isso necessita que muitos dos elementos e causas 

presentes no universo intervenham no ser de cada criatura 

animada. Considerando que diferentes e mutuamente 



7 
 

opostas e conflitantes causas devem se unir por sua própria 

vontade, a fim de completar, com o melhor equilíbrio e 

harmonia perfeita, um pequeno corpo de uma criatura, 

como mosca, é uma impossibilidade óbvia que alguém, 

mesmo com um pingo de consciência diria: "Isso é 

impossível, não pode ser!" 

Na verdade, o pequeno corpo de uma mosca está 

conectado à maioria dos elementos e das causas do 

universo; realmente, é um resumo deles. Se não for 

atribuído à Um Pré-Eterno e Todo-Poderoso, é necessário 

que as causas materiais estejam presentes nas vizinhanças 

imediatas da mosca; ou melhor, é para todas elas entrarem 

em seu pequeno corpo; e até mesmo para entrarem em uma 

das células dos seus olhos, que são amostras diminutas de 

seu corpo. 

Portanto, se a causa for de natureza material, é 

necessário que esteja presente na vizinhança imediata e 

dentro de seu efeito. E isso implica aceitar que os 

componentes e elementos do universo estão fisicamente 

presentes dentro dessa célula diminuta, um lugar muito 

pequeno, mesmo para as patas de duas moscas, como ponta 

de agulha, e que lá trabalham em harmonia como um 

mestre. 

Uma maneira dessa então envergonha mesmo os mais 

tolos dos sofistas. 

  



8 
 

 

 

 Terceira Impossibilidade 

  

 É uma regra estabelecida  de que, "Se  um ser tem 

unidade, ele só  pode ter sido emitido a partir de um ser 

único, a partir de uma mào.“ Especialmente se ele exibe 

uma vida completa dentro de uma ordem perfeita e 

equilíbrio sensível, demonstra evidentemente que não foi 

emitido a partir de inúmeras mãos, que são a causa do 

conflito e confusão, mas que foi emitido a partir de uma 

única mão que é Todo-Poderosa e Onisciente. Portanto, 

atribuir um ser tão bem ordenado e equilibrado, que tem 

unidade para as mãos misturadas de inúmeras causas 

naturais, sem vida, ignorantes, agressivas, inconscientes, 

caóticas, cegas e surdas, a cegueira e a surdez que 

aumentam com a sua mistura em conjunto entre as formas 

de inúmeras possibilidades, é tão pouco razoável como 

aceitar inúmeras impossibilidades de uma só vez. 

Se deixarmos essa impossibilidade de lado e 

assumirmos que as causas materiais têm efeitos, estes 

efeitos só
 
podem  ocorrer através do contato direto  e 

sensível ao toque. No entanto, o contato de causas naturais 

é com o exterior dos seres vivos. E, no entanto, vemos que 

os interiores de tais seres, onde as mâos de causas 

materiais mão podem chegar nem tocar, são dez vezes 

mais delicados, bem ordenados e perfeitos no que diz 

respeito à arte, de que seus exteriores. Portanto, apesar de 



9 
 

pequenas criaturas animadas, em que as mãos e os órgãos 

de causas materiais não podem de forma alguma ser 

situados, na verdade eles não podem tocar exteriores das 

criaturas de uma só vez, mesmo, são mais estranhos e 

maravilhosos no que diz respeito a sua arte e criação que as 

maiores criaturas, para atribuir-lhes as grandes causas sem 

vida, inconscientes, em bruto, distantes, vastas, 

conflitantes, surdas e cegas só pode resultar de uma surdez e 

cegueira agravadas com o número de seres animados. 

 A SEGUNDA MANEIRA 

Isto é expresso pela frase "Formou-se por si." Também 

envolve muitas impossibilidades e é absurdo e impossível 

em muitos aspectos. Vamos explicar tres exemplos destas 

impossibilidades. 

 Primeira Impossibilidade 

Ó incrédulo obstinado! Seu egoísmo o fez tão estúpido 

que de alguma forma você decidiu aceitar uma centena de 

impossibilidades de uma só vez. 

Porque Você mesmo é um ser e não uma substância 

simples inanimada e imutável. Você se assemelha a uma 

máquina extremamente bem organizada que está a ser 

constantemente renovada e um palácio maravilhoso que 

está passando por uma mudança contínua. Partículas estão 

trabalhando incessantemente em seu corpo. Seu corpo tem 

uma conexão e relações mútuas com o universo, em 



10 
 

particular, no que diz respeito ao sustento e à perpetuação 

das espécies, e as partículas que trabalham nele são 

cuidadosas para não estragar essa relação nem quebrar a 

ligação. Desta forma cautelosa elas começam o seu 

trabalho, como se estivessem levando o universo inteiro em 

conta. Vendo seus relacionamentos dentro dele, eles 

assumirão seus cargos em conformidade. E você se 

beneficia com os seus sentidos externos e internos, de 

acordo com as posições maravilhosas que eles tomam. 

 Se você não aceitar de que as partículas do seu corpo 

são pequenos funcionários em movimento, de acordo com 

a lei do Uno Pré-Eterno e Todo- Poderoso, ou que eles são 

um exército, ou as pontas da caneta do divino 

determinando com cada partícula como a ponta de uma 

caneta, ou que são pontos inscritos pela caneta do poder 

com cada partícula sendo um ponto, em seguida, em cada 

partícula que trabalha em seu olho teria que ser um olho 

que pudesse ver cada membro e parte de seu corpo, bem 

como todo o universo, com o qual você está conectado. 

Além disso, você teria que atribuir a cada partícula uma 

inteligência equivalente à de uma centena de gênios, o 

suficiente para conhecer e reconhecer todo o seu passado e 

seu fu%ro, e os seus antepassados e descendentes, as 

origens de todos os elementos do seu ser e as fontes de 

todo o seu sustento. 



11 
 

Para atribuir o conhecimento e a inteligência de mil 

iguais a Platão a uma única partícula de alguém como 

você, que não possui sequer o valor de uma partícula de 

inteligência em assuntos deste tipo é uma superstição mil 

vezes mais louca! 

 Segunda Impossibilidade 

 Seu corpo é semelhante a um palácio maravilhoso de 

mil cúpulas em que as pedras estão juntas em suspensão e 

sem apoio. Na verdade, o seu corpo é mil vezes mais 

maravilhoso do que o palácio, porque o palácio de seu 

corpo se renova continuamente em perfeita ordem. 

Deixando de lado seu espírito,  coração e outras faculdades 

sutis verdadeiramente maravilhosos, cada membro de seu 

corpo  se assemelha a uma parte da cúpula do palácio. 

Assim como as pedras de uma cúpula, as partículas estão 

juntas em perfeito equilíbrio  e ordem, demonstrando o 

olho e a língua, por exemplo, cada um sendo um edifício 

maravilhoso, extraordinária obra de arte, e milagre de 

poder. 

Se essas partículas não fossem funcionários 

dependentes do comando do mestre arquiteto do universo, 

então cada uma teria que ser tanto absolutamente 

dominante sobre todas as outras partículas no corpo e 

absolutamente subordinada a cada uma delas; e ambos 

iguais a cada uma e, no que diz respeito à sua posição 

dominante, ao contrário; e tanto a origem e fonte da 



12 
 

 

maioria dos atributos que dizem respeito apenas ao 

Necessariamente Existente, e extremamente restritos; e 

tanto na forma absoluta e sob a forma de um perfeitamente 

ordenado artefato individual, que SO poderia, através do 

mistério da unidade, ser o trabalho do Único Um da 

Unicidade. 

 Qualquer pessoa com uma partícula de inteligência 

iria entender que isso é cem vezes impossível, atribuir tal 

artefato a partículas ilimitadas.  

 Terceira Impossibilidade 

 Se o seu corpo não está "escrito" pela pena do Pré- 

Eterno e Todo-Poderoso, que é o Único Uno da Unicidade, 

e em vez disso é 'impresso' por natureza e pelas causas, 

teria que ser com impressão  em blocos na natureza, não 

só de uma  célula  do corpo,  até o número de milhares de 

combinações, que estão dispostas em círculos concêntricos, 

porque, se este livro, por exemplo, que temos em nossa 

mão está escrito, uma única caneta pode escreve-lo 

contando com o conhecimento do seu escritor. Se, por 

outro lado, não é escrito e não é atribuído à caneta do seu 

escritor, e se é dito que existe por sua própria iniciativa ou 

é atribuído à natureza, em seguida, como um livro impresso, 

seria necessário que haja uma caneta de ferro diferente para 

cada letra de forma que ela está impressa. Em uma gráfica 

tem de haver peças do tipo para o número de letras do 

alfabeto para que as letras do liwo venham à existência por 



13 
 

meio deles, canetas para o número dessas letras, sendo 

necessário, no lugar de uma única caneta. 

Como pode ser visto, por vezes, uma página inteira é 

escrita com uma letra grande dentre de letras com uma 

pequena caneta com escrita fina, caso em que mil canetas 

seriam necessárias para uma letra. Pelo contrário, se tomar 

a forma do seu corpo, com todos os seus componentes, um 

dentro do outro, em círculos concêntricos, teria de ser 

blocos de impressão em cada círculo, para cada 

componente, para o número de combinações que se 

formam. 

Agora, veja, se voce alega isso, que envolve centenas 

de impossibilidades, para ser possível, então, novamente se 

não forem atribuídos a uma única caneta, para as bem-

ordenadas peças artísticas do tipo, sem falhas de blocos de 

impressão e canetas de ferro para serem feitas, novas 

canetas, blocos de impressão e letras para o mesmo número 

que eles mesmos seriam necessário. E elas também teriam 

que ter sido feitas, e que elas também teriam que ter sido 

bem-ordenadas e artisticamente fascinadas. E assim por 

diante. Seria continuar sucessivamente infinitum. 

Lá, você também entende! Esta maneira de pensar é tal 

que envolve impossibilites e superstições ao número de 

partículas de seu corpo. Ó negador teimoso! Tenha 

vergonha, veja isto e feche o caminho da desorientação! 

 



14 
 

 

 

 A TERCEIRA MANEIRA: 

"A natureza exige isso; a natureza o faz." Esta 

declaração contém muitas impossibilidades. Devemos 

mencionar três delas por meio de exemplos. 

 Primeira Impossibilidade 

 Se a arte e a criatividade, que são mais exigentes e 

sábias, para serem vistas em seres e particularmente em 

seres animados não são atribuídas à pena de Determinação 

Divina e poder do Sol Pré-Eterno, e em vez disso são 

atribuídos à natureza e à força, que são cegas, surdas e 

impensadas, torna-se necessário que a natureza ou deve ter 

presente em tudo máquinas e imprensas para a sua criação, 

ou deve incluir em tudo, poder e sabedoria suficiente para 

criar e administrar o universo. A razão para isto é a seguinte: 

As manifestações e reflexos do sol aparecem em todos os 

pequenos fragmentos de vidro e gotículas na face da terra. 

Se aqueles em miniatura, refletidos sóis imaginários não 

são atribuídas ao sol no céu, é necessário aceitar a 

existencia externa de um sol real em cada pequeno 

fragmento de vidro menor que uma cabeça de fósforo, que 

possui qualidades do sol e que, embora pequeno em 

tamanho, tem um significado profundo  e, por conseguinte, 

aceita sóis reais para a
 
quantidade de peças de    vidro. 

 Exatamente da mesma maneira, se os seres e as 



15 
 

criaturas animadas nâo são atribuídos diretamente à 

manifestaçâo dos nomes do Sol Pré Eterno, torna-se 

necessário aceitar que em cada ser, e especialmente 

animados seres, encontra-se uma natureza, uma força, ou 

simplesmente uma divindade que vai sustentar um poder e 

vontade infinitos, conhecimento e sabedoria ilimitados. Tal 

ideia é a mais absurda e supersticiosa de todas as 

impossibilidades do universo. Aquele que atribui a arte do 

Criador do universo à imaginária, insignificante, natureza 

inconsciente é, sem dúvida, menos consciente da verdade 

do que um animal. 

 Segunda Impossibilidade 

Se os seres, que são mais bem-ordenados e bem 

medidos, sábios e artisticamente modelados, não são 

atribuídos a Aquele Que é infinitamente poderoso e sábio e 

em vez disso são atribuídos natureza,  que  ela tem de 

colocar em cada pedaço de solo máquinas e imprensas 

tanto quanto o número de fábricas e imprensas que há na 

Europa, de modo que cada  pedaço de solo pode ser o meio 

para o crescimento e formação de inúmeras flores e frutos, 

de que é o local de origem e oficinas de trabalho, porque as 

sementes de flores são plantadas por sua vez, em uma 

concavidade de solo, que executa o dever de um vaso de 

flores para eles. Uma habilidade é aparente na concavidade 

do solo que vai dar formas e moldes que diferem muito um 

do outro para todas as flores plantadas no mesmo. Se essa 



16 
 

capacidade não é atribuída ao Todo-Glorioso e Todo-

Poderoso, tal situação não poderia ocorrer sem que 

houvesse na concavidade de solo imaterial, máquina 

diferente e natural para cada flor. 

Isto é porque a matéria de que as sementes, a exemplo 

do esperma e dos óvulos, por exemplo, consistem do 

mesmo composto. Ou seja, eles consistem de uma mistura 

desordenada, amorfa, pastosa de oxigênio, hidrogênio, 

carbono e nitrogênio. Juntos com isso, já o ar, a água, a luz 

e o calor também são simples, inconscientes e fluem contra 

tudo em enchentes, o fato de que todas as diferentes formas 

das flores emergem do solo na mais bem ordenada e 

artística moda autoevidente e requer necessariamente que 

estão presentes no solo na bacia do imaterial, imprensas e 

fábricas em miniaNra em número de prensas e fábricas na 

Europa, de modo que poderia tecer este grande número de 

tecidos vivos e milhares de vários produtos têxteis 

bordados. 

Assim, você pode comparar o quão longe o 

pensamento incrédulo dos naturalistas se desviou do reino 

da razão. E apesar de pretendentes desmiolados que 

imaginam a natureza ser criadora reivindicam ser homens 

de razão e ciência, ver o quão distante da razão e da ciência 

está o seu pensamento, de modo que eles tomaram uma 

superstição que não é possível de forma nenhuma, que é 

impossível, como um caminho para si. Veja isso e ri deles! 



17 
 

Se você perguntar: Se essas impossibilidades 

extraordinárias e dificuldades insuperáveis ocorrerem 

quando os seres são atribuídos à natureza, como são essas 

dificuldades removidas quando são atribuídos à Um Único 

e Eternamente Procurado? E como é a difícil 

impossibilidade transformada naquela necessidade fácil? 

A Resposta: Vimos na Primeira Impossibilidade de 

que a manifestação do reflexo do sol mostra seu brilho e 

efeito através de sóis imaginários em miniatura com total 

facilidade e falta de problemas em tudo, desde a diminuta 

partícula inanimada à superfície do oceano mais vasto. Se a 

relação de cada partícula com o sol é cortada, torna-se 

necessário aceitar que a existência externa de um sol real 

poderia subsistir, com uma dificuldade a nível da 

impossibilidade, em cada uma dessas partículas 

diminutas. 

Do mesmo modo, se cada ser é atribuído diretamente 

ao Um Único e Eternamente Procurado, tudo que é 

necessário para cada ser pode ser transmitido ao mesmo 

através de uma ligação e de manifestação com uma 

naturalidade e facilidade ao o nível de necessidade. Se a 

ligação é cortada e cada ser revertido de sua posição como 

um funcionário sem deveres, e é deixado para a natureza e 

seus próprios dispositivos, torna-se necessário supor que, 

com mil dificuldades e obstáculos que atingem o grau de 

impossibilidade, a natureza cega possui dentro de si o poder 

e a sabedoria para criar e administrar o universo de modo 



18 
 

que pode trazer  à existência a máquina maravilhosa do 

ser de uma criatura animada como     uma mosca, que é um 

pequeno índice do universo. Isso é impossível, não apenas 

uma, mas milhares de vezes. 

Em Resumo: Assim como é impossível e impedido ao 

Necessariamente Existente ter qualquer parceiro ou 

semelhante em relação a Sua Essência, assim também é a 

interferência de outras em sua Divindade e em Sua criação 

dos seres impossível e impedida. 

Quanto às dificuldades envolvidas na Segunda 

Impossibilidade: Como é provado em muitas partes da 

Risale-i Nur, se todas as coisas são atribuídas ao Único da 

Unicidade, todas as coisas tornam-se tão fáceis e livres de 

problemas como uma única coisa. Considerando que, se 

são atribuídos a causas e a natureza, uma única coisa se 

torna tão difícil como todas as coisas. Isto foi demonstrado 

com numerosas provas decisivas, e um resumo de uma 

delas é como segue: 

 Se um homem está ligado ao rei por ser um soldado 

ou um oficial, em razão da força da conexão, ele pode 

exercer funções que ultrapassam em muito a sua força 

individual. Ele pode, por vezes, capturar outro rei, em 

nome de seu próprio rei, porque ele não carrega 

equipamentos necessários para exercer as funções e o 

trabalho que ele executa, nem é obrigado a carregar. Em 

razão da conexão, os tesouros do rei e o apoio do exército, 



19 
 

que estão por trás dele e é o seu ponto de apoio, levam seu 

equipamento e fontes de força. Ou seja, as funções que ele 

executa podem ser tão grandes quanto os negócios de um 

rei, e tão tremendos como as ações de um exército. 

Na verdade, por ser um funcionário, uma formiga 

destruiu o palácio do Faraó, através da conexão, uma 

mosca matou Nimrod, e através da conexão, a semente de 

um pinheiro do tamanho de um grão de trigo produz todas 

as peças de um enorme pinheiro.3 

3(sim, através desta conexão, a semente recebe uma ordem 

de determinação Divina e exibe essas funções 

maravilhosas. Se a ligação fosse para ser cortada, a 

criação das sementes exigiria mais equipamentos, energia e 

arte do que a criação do poderoso pinheiro, porque seria 

necessário para o pinheiro lá fora, na montanha, que é a 

obra do poder divino, estar presente fisicamente, 

juntamente com todos os seus membros e partes no que é 

apenas a árvore de potencial no interior da semente e é o 

trabalho de determinação Divina, porque a fábrica da 

enorme árvore é a semente. A árvore com determinado 

potencial dentro dela se manifesta no mundo externo 

através do Poder Divino e se torna um pinheiro físico.) 

 

Se a conexão for cortada e o homem descarregado de 

seus deveres como funcionário, ele vai ser obrigado a 



20 
 

carregar o equipamento e as fontes de força necessária para 

o seu trabalho na cabeça e nas costas. Ele, então, só será 

capaz de desempenhar força braçal compatíveis com as 

fontes de força e a munição que ele é capaz de transportar. 

Se lhe é requerido nesta situação realizar as suas funções 

com extrema facilidade da primeira situação, será 

necessário carregar em suas costas as fontes da força, os 

arsenais e as munições de um exército de um rei. Mesmo 

palhaços que inventam histórias e superstições para 

fazerem as pessoas rirem teriam vergonha dessa ideia 

fantasiosa. 

Em Resumo: Para atribuir todos os seres ao 

Necessariamente Existente é tão fácil a ponto de ser 

necessário, enquanto o atribuir sua criação à natureza é tão 

difícil a ponto de ser impossível e fora da esfera da razão. 

  

 Terceira Impossibilidade 

As duas comparações seguintes, que estão incluídos 

em outras partes da Risale-i Nur, explicam essa 

impossibilidade. 

Primeiro Comparação: Um homem selvagem entrou 

em um palácio que havia sido construído em um deserto 

vazio e completado e adornado com todos os frutos da 

civilização. Ele lançou um olhar sobre o seu interior e viu 

milhares de objetos bem proporcionados e artisticamente 



21 
 

fascinantes. Fora de sua grosseria e falta de inteligência, 

ele disse: "Ninguém de fora teve uma mão nisso, um dos 

objetos de dentro deve ter feito este palácio, juntamente 

com todo o seu conteúdo", e começou a investigar. Mas 

isso não parecia possível, mesmo à sua inteligência inculta 

que qualquer coisa que ele tivesse olhado poderia ter feito 

aquelas coisas. 

 Mais tarde, ele viu um caderno em que tinha sido 

escrito o plano e o programa da construção do palácio, um 

índice de seu conte mão, olho, ou ferramenta, como o resto 

dos objetos do palácio, faltava completamente a capacidade 

de construir e decorar o palácio. Mas desde que ele viu 

aquilo, em comparação com todas as outras coisas, o 

caderno foi relacionado a todo o palácio em razão incluir 

todas as suas leis teóricas, ele foi obrigado a dizer: "Então, 

esse caderno que organizou, ordenou e adornou o palácio, e 

formou todos esses objetos e os colocou em seus lugares." 

Ele transformou a sua grosseria em algaravia ridícula. 

 Assim, exatamente como esta comparação, um 

grosseiro, que se inscreveu no pensamento naturalista, que 

nega Allah, entrou no palácio do universo, que é 

infinitamente mais bem ordenado, mais perfeito e completo 

em cheio em todos os lugares de casos milagrosos de 

sabedoria do que o palácio na comparação. Não pensando 

que era a obra de arte do Necessariamente Existente, que 

está fora da esfera da contingência, e evitando essa ideia, 

ele viu uma coleção de leis da prática divina e um índice de 



22 
 

arte divina, que são como uma lousa para escrever e apagar 

a determinação divina na esfera da contingência e, como 

um caderno que muda constantemente para as leis do 

funcionamento do poder divino, e extremamente 

equivocadamente e erroneamente é dado o nome 

'Natureza', ele disse: 

 "Estas coisas requerem uma causa e nada mais 

parece ter relação com tudo o que este caderno tem. É 

verdade que a razão de maneira nenhuma aceita que este 

caderno cego, inconsciente e incapaz possa realizar esta 

criação, que é o trabalho de uma divindade absoluta e 

requer poder infinito. Mas desde que eu não reconheço o 

Criador Eterno, a explicação mais plausível é a de dizer 

que o caderno fez, e faz, por isso vou dizer isso Ao que nós 

respondemos: Ó você infeliz confuso! Sua loucura excede 

qualquer coisa que se possa imaginar! Levante a cabeça 

para fora do pântano da natureza e olhe para além de si 

mesmo! Veja um Criador Todo-Glorioso, a Quem todos os 

seres desde as partículas até os planetas testemunham com 

suas diferentes línguas e para quem eles apontam com os 

dedos! Eis a manifestação do Onifeitor Pré-Eterno, que 

modela o palácio e que escreve o seu programa no caderno! 

Estude Seu decreto, ouça o Alcorão! Saia de seu 

desvairado delírio! 

Segunda Comparação: Um outro selvagem entrou em 

um Quartel decoroso e viu ali um exército extremamente 

disciplinado realizando seu exercício. Ele observou um 



23 
 

batalhão, um regimento e uma divisão estarem em forma, 

ficam à vontade e marcham e abrem fogo quando 

comandados, como se fossem um único soldado raso. Uma 

vez que sua rude e inculta mente não podia compreender, 

então negou que um comandante tivesse recebido ordem 

das leis do país e por decreto real, ele imaginou que os 

soldados estavam ligados uns aos outros com cordas. Ele 

pensou quão maravilhosa a corda deveria ser, e foi 

espantado. 

 Mais tarde, ele continuou seu caminho até que 

chegou uma mesquita tão        magnífica como Santa Sofia. 

Ele entrou na hora da oração de sexta-feira e assistiu a  

congregação dos muçulmanos levantando, curvando-se, 

prostrando e sentando ao som da voz de um homem. Uma 

vez que ele não entendia a Chari'a (lei islâmica), que 

consiste de uma coleção de imateriais e reveladas leis, nem 

as regras imateriais provenientes do comando do 

Legislador, ele imaginou que os membros da congregação 

estivessem ligados uns aos outros por cordas físicas, e que 

esta maravilhosa corrente os tivesse submetido e os movia 

como marionetes. Chegando-se a esta ideia, que é tão 

ridícula quanto rugir com ignorante riso, ele saiu e segiu o 

seu caminho. 

 Exatamente como esta comparação, um ateu que 

subscreveu o pensamento materialista, que é a negação e a 

brutalidade pura, entrou no universo, que é um esplêndido 

quartel do Monarca da Pré- Eternidade e Pós-Eternidade 



24 
 

pelas Suas inúmeras forças, e uma mesquita bem ordenada 

do Pré-Eterno e Todo-adorado. Ele imaginou as leis 

imateriais da ordenação do universo, que procedem da 

sabedoria do Monarca Pré-Eterno, cada um para ter 

existência material e física, e supôs as leis teóricas da 

soberania da religiosidade, e as regras e regulamentos da 

Grande Chari'a, a da Criação, que é irrelevante e existe 

apenas como conhecimento, cada um tem existência 

externa, material e física. Mas para montar, em lugar do 

poder divino, essas leis, que procedem dos atributos 

divinos de conhecimento e de expressão e só existem como 

conhecimento e atribuir a eles a criação, depois de anexar o 

nome de "natureza" para eles, e julgar vigor, que é 

meramente uma manifestação do poder divino, para ser um 

possuidor de poder todo-poderoso e independente, é uma 

ignorância mil vezes mais baixa do que a ignorância na 

comparação. 

Em resumo: A coisa imaginária e irreal que os 

natwalistas chamam de natureza, se ela tem uma realidade 

externa, pode no máximo ser obra de arte; não pode ser o 

artista. É um bordado, e não pode ser o Bordador. É um 

conjunto de decretos, que não pode ser o Emissor dos 

decretos. É um corpo de leis naturais, e não pode ser o 

Legislador. É apenas uma tela criada para a dignidade de 

Allah, e não pode ser o Criador. É passiva e criou, e não 

pode ser o Fabricante Criativo. É um direito, não um poder, 

e não pode possuir o poder. É o receptor e não pode ser a 



25 
 

fonte. 

Para concluir: Uma vez que os seres existem, e como 

foi dito no início deste tratado, a razão não pode pensar em 

uma maneira de explicar a existência de seres além das 

quatro mencionadas, três das quais foram decisivamente 

provadas através de três impossibilidades claras de ser 

inválido e absurdo, então, necessária e evidentemente o 

caminho da unicidade divina, que é a quarta forma, está 

provada de forma conclusiva. A quarta forma, de acordo 

com o versículo citado no início: 

“Existe, acaso, alguma dúvida acerca de Allah, 

Criador dos céus e da terra?" 

( Alcorão Sagrado, 14:10.) 

 Isso demonstra claramente sem nenhuma  dúvida ou 

hesitação a Divindade do    Necessariamente Existente, e 

que todas as coisas fluem diretamente da mão do Seu 

Poder, e que os céus e a terra estão sob Seu domínio. 

 Ó adorador infeliz das causas e da natureza! 

Uma vez que a natureza de cada coisa, como todas as 

coisas, é criada, pois está cheia de arte e está sendo 

constantemente renovada e, como o efeito, a causa aparente 

de cada coisa é também criada; e uma vez que para cada 

coisa que existe há a necessidade de muito equipamento e 



26 
 

muitas ferramentas; deve existir um Possuidor de Poder 

Absoluto Que cria a natureza e faz a causa existir. Que o 

Absolutamente Poderoso não necessita de intermediários 

impotentes para compartilhar a Sua Divindade e criação. 

Allah me livre! Ele cria a causa e os efeito juntos 

diretamente. A fim de demonstrar a sabedoria e a 

manifestação de Seus nomes, por estabelecer uma relação 

causal aparente e conexão através de ordem e sequência, 

Ele torna as causas e a natureza um véu para a mâo de 

Seu poder para que as falhas aparentes, severidades e 

defeitos nas coisas devem ser atribuída a eles, e desta forma 

ser preservada a Sua dignidade. 

É mais fácil para um relojoeiro fazer as engrenagens de 

um relógio e, em seguida, organizá- las e colocá-las em 

ordem para formar o relógio, ou é mais fácil para ele fazer 

uma máquina maravilhosa de cada uma das engrenagens e, 

em seguida, deixar a manufatura do relógio para as mãos 

sem vida daquelas máquinas? Não está isso além dos limites 

da possibilidade? Vamos lá, você julga com sua razão 

injusta, e diz! 

E é mais fácil para um escriba coletar tinta, papel e 

caneta, e então usandoos continue a escrever um livro ele 

mesmo? Ou é mais fácil para ele criar no papel, na caneta e 

na tinta a máquina de escrever que requer mais arte e 

dificuldade do que o livro, e só pode ser usado para esse 

livro e, em seguida, dizer a máquina inconsciente: "Vamos 



27 
 

lá, você o escreve", e você não interfere? Isso não é cem 

vezes mais difícil do que escrevê-lo você mesmo? 

 Se vocé disser: Sim, é cem vezes mais difícil criar 

uma máquina que escreva um liwo ao invés da gente 

escrevê-lo. Mas a máquina não é um meio de produzir 

numerosas cópias do mesmo livro? 

Resposta: Através do Seu poder ilimitado, o Onifeitor 

Pré-Eterno renova continuamente as manifestações 

infinitas de Seus nomes, a fim de exibi-las em formas cada 

vez mais diferentes. E através desta renovação constante, 

Ele cria as identidades e as características especiais nas 

coisas de tal maneira que nenhuma missiva do Eternamente 

Suplicado ou livro Divino pode ser o mesmo que qualquer 

outro livro. Em qualquer caso, cada uma terá características 

diferentes, de forma a expressar diferentes significados. 

Se voce tem olhos, olhe para o rosto humano: você vai ver 

que, desde o tempo de Adão até hoje, de fato, até pós-

eternidade, juntamente com a conformidade dos seus 

órgãos essenciais, cada rosto tem uma marca distintiva em 

relação a todos os outros; este é um fato definitivo. 

Portanto, cada um dos rostos é um livro diferente. Só que, 

para a obra de arte a ser estabelecida, são requeridos 

conjuntos de escrita diferentes, arranjos e composições. E 

para coletar e situar os materiais e incluir todos os 

elementos necessários para a existência de cada um, será 

necessária uma oficina completamente diferente. 



28 
 

Agora, sabendo que é impossível, nós pensamos da 

natureza como uma máquina impressora. Mas, além da 

composição e impressão, que dizem respeito a prensa 

tipográfica, isto é, a colocação dos tipos em uma ordem 

específica, as substâncias que formam o corpo de um ser 

vivo, cuja criação é cem vezes mais difícil do que a do 

composição e ordenação, devem ser criadas em proporções 

específicas e em ordem particular, trazida dos cantos mais 

distantes do cosmos, e colocadas nas mãos da prensa 

tipográfica. Mas para fazer todas essas coisas, ainda há a 

necessidade de o poder e a vontade do Absolutamente 

Poderoso, que cria a prensa tipográfica. Ou seja, essa 

hipótese da prensa tipográfica é uma superstição totalmente 

sem sentido. 

 Assim, como as comparações entre o relógio e o 

livro, o Criador Todo-Glorioso, Quem tem poder sobre 

todas as coisas, criou causas, e também criou os efeitos. 

Através de Sua sabedoria, Ele vincula o efeito com a 

causa. Através de Sua vontade, Ele determinou a 

manifestaçâo da Grande Chari'a, a Chari a da Criação, 

que consiste nas Leis Divinas a respeito da ordenação de 

todo movimento no universo, e determinou a natureza dos 

seres, que é apenas o espelho da manifestação de coisas, e 

ser um refiexo disso. E através do Seu poder, Ele criou a 

face dessa natureza que recebeu existência externa, e criou 

as coisas naquela natureza, e os misturou um com o outro. 



29 
 

 É mais fácil aceitar esse fato, que é a conclusão de 

inúmeros provas mais racionais - na verdade, é alguém não 

obrigado a aceitá-lo? - Ou é mais fácil conseguir os seres 

físicos que vocês chamam de causas e natureza, que são 

sem vida, inconscientes, criados, formados e simples, para 

fornecer as inúmeras ferramentas e equipamentos 

necessários para a existência de cada coisa e levar a cabo 

essas questões, que são realizados com sabedoria e 

discernimento? Isso não está totalmente além dos limites 

da possibilidade? Deixamos para você decidir, com a sua 

mente irracional! 

O descrente adorador da natureza respondeu: "Já que 

você está me pedindo para ser justo e razoável, tenho que 

confessar que a maneira equivocada que tenho seguido até 

agora é tanto uma impossibilidade agravada como 

extremamente nociva e feia". Qualquer pessoa com um 

grão de inteligência iria entender de suas análises acima 

que atribuir o ato de criação às causas e à na%reza é 

excluída e impossível, e que atribuir a todas as coisas 

diretamente ao Necessariamente Existente é imprescindível 

e necessário. Eu digo: 

"Louvado seja Allah pela crença", e eu acredito n'Ele. 

Apenas, eu tenho uma dúvida: 

 "Eu acredito que Allah Todo-Poderoso é o Criador, 

mas que mal que podem fazer à soberania de Sua 

Divindade se algumas causas menores tem uma mão na 



30 
 

criação de assuntos insignificantes e, assim, obter para si 

um pouco de louvor e aclamaçâo? Será que diminuem Sua 

soberania, de alguma forma? " 

A Resposta: Como já foi provado conclusivamente em 

outras partes da Risale-i Nur, a marca de governo é a sua 

rejeição de interferências. O governante mais insignificante 

ou oficial não vai tolerar a interferência de seu próprio 

filho, até mesmo, dentro da esfera de seu governo. O fato 

de que, apesar de serem califas, alguns Sultões devotos 

tiveram seus filhos inocentes assassinados na apreensão 

infundada de que os filhos possam interferir em seu 

governo demonstra quão fundamental é esta “lei da 

rejeiçâo de interferencia ” na regência. E a “lei de 

prevenção de participação ”, que a independência 

intrínseca de regência exige, mostrou sua força na história 

da humanidade através de conmlsões extraordinárias 

sempre que houve dois governadores em uma cidade ou 

dois reis em um país. 

 Se o sentido de governo e soberania, que é mera 

sombra nos seres humanos, que são impotentes e 

necessitam de assistência, rejeita a interferência a esse 

grau, impede a intervenção de terceiros, não aceitar a 

participação em sua soberania, e procura preservar a 

independência de sua posição tão zelosamente, se você 

puder, compare isso com um Todo-Glorioso cuja soberania 

absoluta é com o grau de divindade, cujo reinado absoluto 



31 
 

ao grau de Divindade, independência absoluta ao grau de 

Unicidade e falta absoluta da necessidade do grau de Poder 

Absoluto, e entende o que uma exigência necessária e 

inevitável necessidade desse governo é essa rejeição da 

interferência, prevenção de participação e repulsão de 

parceiros. 

Quanto à segunda parte da sua dúvida, você disse: 

"Se alguma adoração de alguns seres insignificantes é 

direcionada a certas causas, isso causaria alguma 

deficiência à adoração de todos os seres, desde as 

partículas até os planetas, que é dirigida na direção do Um 

Necessariamente Existente, o Objeto Absoluto de Todo o 

Culto? " 

 Resposta: O Criador Todo-Sábio do universo fez o 

universo como uma árvore com seres conscientes como seu 

fruto mais perfeito, e entre os seres conscientes Ele fez o 

homem a sua fruta mais abrangente. E o mais importante 

fruto do homem, na verdade o resultado de sua criação, o 

objetivo de sua natureza, e o fruto de sua vida são as suas 

graças e adoração. Será que o Absoluto Soberano e o 

Governante Independente, aquele Único Um da Unidade, 

que cria o universo, a fim de fazer-Se conhecido e amado, 

doa para as outras mãos, o fruto de todo o universo, e o 

homem agradece e adora, o seu mais elevado fruto? 

Totalmente contrário à Sua sabedoria, Ele faria vaidosa e 

fútil o resultado da criação e o fruto do universo? Allah me 

livre! Ele Se contentaria em dar a adoração das criaturas aos 



32 
 

outros de uma maneira que seria negar Sua sabedoria e 

divindade? E embora ele demonstre através de Suas ações 

que Ele deseja fazer-Se conhecido e amado a um certo grau 

ilimitado, iria Ele fazer Suas mais perfeitas criaturas 

esquecê-Lo, entregando para causar os seus 

agradecimentos e gratidão, amor e adoração, e levá-los a 

negar os propósitos exaltados no universo? 

Ó amigo que deu-se ao culto da natureza! É para você 

dizer agora! Ao que ele respondeu: 

"Louvado seja Allah, estas duas dúvidas minhas já 

foram resolvidas. E suas duas provas relativas à Unidade 

Divina, que demonstram que o Êlnico 

Verdadeiro Objeto de Adoraçâo é Ele, e que nada mais 

além d'Ele digno de adoraçâo sâo tâo brilhantes e 

poderosas que negá los exigiria tanta arrogancia como 

negar o sol e o dia". 

 

 

 

 

 

 

 



33 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conclusão 
 

A pessoa que desistiu do Naturalismo ateísta e tomou-

se crente disse: "Louvado seja Allah, não tenho mais 

dúvidas, mas ainda há algumas perguntas em que estou 

curioso." 

 Primeira Pergunta 

"Ouvimos muitas pessoas preguiçosas e aqueles que 

negligenciam as cinco salat diárias perguntar: 

"Que necessidade tem Allah Todo-Poderoso de nossa 

adoração que no Alcorão Ele repreende severa e 

insistentemente aqueles que desistem do culto e os ameaça 

com um castigo tão terrível como o Inferno? Como estar de 

acordo com o estilo do Alcorão, que é moderado, leve e 

justo, para demonstrar a gravidade final por uma 

insignificante e pequena falha?" 



34 
 

Resposta: Allah Todo-Poderoso não tem necessidade 

de seu culto, nem mesmo de qualquer outra coisa. É você 

quem precisa adorar, pois na verdade você está doente 

espiritualmente. Como já provamos em muitas partes da 

Risale-i Nur, a adoração é uma espécie de remédio para 

suas feridas espirituais. Você pode entender o quão 

absurdo seria se uma pessoa doente responder a um médico 

gentil que insiste na tomada dos medicamentos que são 

benéficos para a sua condição, dizendo: "Que necessidade 

você tem para insistir neste caminho?" 

Qllanto às ameaças graves e terríVeis castigos 

existentes no Alcorão sobre o abandono do culto, podem 

ser comparados a um rei que, a fim de proteger os direitos 

de seus súditos, inflige uma punição severa no homem 

comum, de acordo com o grau que seu crime viole esses 

direitos. 

 Da mesma forma, o homem que desiste da adoração 

e da salat está a violar de forma significativa os direitos 

dos seres, que são como os sujeitos do Monarca da Pré e 

Pós-Eternidade, e está de fato agindo injustamente em 

relação a eles, porque as perfeições dos seres se manifestam 

através da glorificação e adoração realizadas por esse 

aspecto deles que é direcionado ao seu Criador. Aquele que 

abandona a adoração não faz e não pode ver esta adoração. 

Na verdade, ele a nega. Além disso, os seres ocupam uma 

posição elevada em razão da sua adoração e glorificação, e 

cada um é uma missiva do Um Eternamente Procurado, e 



35 
 

um espelho para os nomes de seu Mantenedor. Uma vez 

que ele os reduz de seus altos cargos e os considera sem 

importância, sem vida, sem rumo e sem direitos, ele está 

insultando-os e negando e transgredindo suas perfeições. 

Na verdade, cada um vê o universo em seu próprio espelho. 

Allah Todo Poderoso criou o ser humano como medida e 

escala para o universo. E deste deu um mundo especial 

para cada pessoa. A cor deste mundo aprece para ele, de 

acordo com suas sinceras convicções. Por exemplo, uma 

pessoa desesperada, lamentando, chorando vê os seres 

como choro e desespero, enquanto a pessoa otimista e 

alegre vê o universo como alegre e sorridente. Um homem 

reflexivo dado à adoração e glorificação solenes descobre e 

vê a um determinado grau a verdadeira adoração existente 

e glorificação dos seres, enquanto uma pessoa que 

abandona a adoração através de qualquer negligência ou 

negação imagina os seres de uma forma totalmente 

contrária e oposta à realidade de suas perfeições e assim 

transgride os seus direitos. 

Além disso, desde que a pessoa que abandona a salat 

não possui a si mesmo, ele é injusto com sua própria alma, 

que é um servo do seu Verdadeiro Dono. Seu Proprietário 

oferece ameaças impressionantes, a fim de proteger os 

direitos de Seu servo da sua alma ordenadora do mal. Além 

disso, desde que ele tenha desistido de culto, que é o 

resultado de sua criação e o objetivo de sua natureza, é 

como um ato de agressão contra a sabedoria e Vontade 



36 
 

Divina, e ele, portanto, recebe a punição. 

  Em Resumo: Quem abandona a adoração comete 

injustiça contra sua própria alma, que é o servo e a 

propriedade totalmente de Allah, e o abandono do culto 

oprime e transgride os direitos das perfeições do universo. 

Certamente, assim como a descrença é um insulto aos 

seres, o abandono do culto é a negação da perfeição do 

universo. E já que é um ato de agressão contra a Sabedoria 

Divina, é merecedor de ameaças impressionantes e punição 

severa. 

Assim, é para expressar esse merecimento e os fatos 

acima que o Alcorão de Exposição Milagrosa escolhe de 

uma forma milagrosa esse grave estilo, que está em plena 

conformidade com os princípios da eloquência e 

corresponde às exigências da situação. 

 Segunda pergunta 

A pessoa que desistiu do Naturalismo e passa a 

acreditar pergunta: 

 "É realmente uma grande verdade que cada ser é 

dependente da vontade e do poder divino em todos os 

aspectos, em todas as suas funções, qualidades e ações. 

Nossas mentes estreitas não podem compreender isso por 

causa de sua vastidão. No entanto, a abundância infinita 

que vemos ao nosso redor, e a facilidade sem limites na 

criação e formação das coisas, e a infinita tranquilidade e 

facilidade no caminho da Unidade, que foi estabelecida por 



37 
 

meio de suas provas acima, e a infinita tranquilidade que os 

versículos de o Alcorão como a seguir demonstram 

claramente e expõem.-  

"A vossa criação e ressurreição  não  são  mais  do que 

(o são) a de um só ser’ ".  

(Alcorão Sagrado, 31:28.) 

 

"E o advento da Hora não durará mais do que um 

pestanejar de olhos,  ou fração menor ainda! ,  

(Alcorão Sagrado, 16:77.) 

  

mostram esta poderosa verdade a ser um assunto mais 

aceitável e racional. Qual é a sabedoria e o segredo desta 

facilidade?" 

 A Resposta: Este assunto foi esclarecido de uma 

forma mais clara, decisiva e convincente na explicação do: 

"E Ele tem poder sobre todas as coisas", o que constiNi a 

Décima Frase da Vigésima Carta. E foi demonstrado ainda 

mais claramente no Adendo a essa Carta que, quando 

atribuído ao Criador Único, todos os seres se tornam tão 

fáceis como um único ser. Se não são atribuídos a  esse 

Único Um da Unidade, a criação de uma  única criatura 

torna-se tão difícil como a de todos os seres, e uma 

semente tão problemática como uma árvore. Quando eles 

são atribuídos a seu Verdadeiro Criador, o universo toma-se 

tão fácil e livre de problemas como uma árvore, uma 



38 
 

árvore tão fácil como uma semente, o Paraíso tão fácil 

como a primavera, e a primavera tão fácil como uma flor. 

Vamos apontar agora com brevidade uma ou duas provas 

que foram explicadas em detalhes em outras partes da 

Risale-i Nur das centenas que explicam as razões 

subjacentes e exemplos de sabedoria na visível abundância 

ilimitada e profusão de seres, a facilidade do grande 

número de indivíduos em cada uma das espécies, e o fato 

de que os seres bem ordenados, artisticamente modelados e 

valiosos venham a existir com imensa rapidez e facilidade. 

 Por exemplo, se o comando de uma centena de 

soldados é dado a um oficial, que é cem vezes mais fácil do 

que o comando de um soldado é dado a uma centena de 

oficiais. E se o equipamento de um exército é atribuído a 

um quartel general, uma lei, uma fábrica e o comando de 

um rei, simplesmente se toma tão fácil como equipar um 

único soldado. Da mesma forma, se o equipar um soldado é 

referido a vários quartéis, numerosas fábricas e vários 

comandantes, toma-se tão difícil como equipar um 

exército, porque, para  equipar  um  único  soldado, seria   

necessário   de   muitas   fábricas    que   forem ll ecessár 

ias para um exér cito inteiro. 

Novamente, uma vez por causa do mistério de unidade, 

as necessidades vitais de uma árvore são fornecidas através 

de uma raiz, um centro e de acordo com uma lei, produz 

milhares de frutos tão facilmente como um único fruto. 



39 
 

Isso é fácil de ver. Se a unidade se altera para a 

multiplicidade, todas as necessidades vitais de cada fruta 

são fornecidas a  partir  de diferentes lugares, a produção 

de cada fruta torna-se tão difícil quanto a produção da 

árvore. E para a produção de uma única semente, mesmo, 

que é um índice e amostra da árvore, torna-se tão difícil 

como a árvore, porque todas as  necessidades  vitais  para  

a vida da árvore são necessárias para a semente. 

Há centenas de exemplos como estes que mostram que é 

mais fácil para milhares de seres virem à existência através 

da união do que para um ser único vir à existência através 

da multiplicidade e da atribuição de parceiros a Allah. Uma 

vez que esta verdade foi provada como dois mais dois são 

quatro, em outras partes da Risale-i Nur, referimo-nos a ela 

aqui apenas para explicar uma razão importante para esta 

facilidade e tranquilidade do ponto de vista do 

conhecimento divino, da determinação e do Poder Divino. 

É como segue: 

Você é um ser. Se você atribuir-se ao Pré-Eterno 

Todo-Poderoso, Ele o cria num comando através do Seu 

poder infinito do nada em um instante, como riscar um 

fósforo. Se você não fizer isso e sim atribuir-se a causas 

físicas e da natureza, já que você é um resumo bem 

ordenado, fruto e índice em miniatura e lista do universo, a 

fim de fazê-lo, seria necessário peneirar com um peneira 

fina do universo e seus elementos, e reúnem-se em medida 



40 
 

 precisa de todos os cantos do universo as substâncias das 

quais o Corpo é Composto, porque causas físicas
 
se reúnem 

e se unem. É confirmado por pessoas de razão de que eles 

não podem criar do nada o que não está presente neles. 

Uma vez que este é o caso, eles seriam obrigados a 

recolher juntos o corpo de um minúsculo ser animado de 

todos os cantos do cosmos. 

Agora entende quanta facilidade existe na Unidade, 

Unicidade Divina, e quantas dificuldades se encontram na 

desorientação e na atribuição de parceiros a Allah! 

Em segundo lugar, há uma facilidade infinita também 

no que diz respeito ao conhecimento. É assim: a 

Determinação Divina é um aspecto do conhecimento que 

determina a medida para cada coisa, que é como o seu 

molde particular e imaterial; a medida determinada é como 

um plano ou um modelo de ser da coisa. Quando o Poder 

Divino cria, o faz com extrema facilidade, de acordo com a 

medida determinada. Se a coisa não é atribuída ao Todo-

Poderoso da Glória, que possui conhecimento abrangente, 

infinito e pré-eterno, como foi descrito acima, não 

aparecem apenas milhares de dificuldades, mas também 

centenas de impossibilidades. Pois, se não fosse a medida   

determinada e o conhecimento, milhares de moldes de 

materiais com existências externas teriam de ser 

empregadas no corpo do mesmo pequeno ser animado. 



41 
 

Portanto, entender uma razão para a infinita facilidade 

na unidade e as dificuldades infinitas em desorientação e 

atribuição de parceiros a Allah. Perceba que verdade 

verídica, correta e exaltada é indicada pelo versículo: 

"E o advento da Hora não durará mais do que 

um pestanejar de olhos, ou fração menor ainda!" 

(Alcorão Sagrado, 16:77) 

 Terceira Pergunta 

O ex-inimigo e agora amigo divinamente guiado então 

perguntou: "Os filósofos, que fizeram muitos avanços 

nestes dias, afirmam que nada se cria a partir do nada, e 

nada se perde e se torna nada, existe apenas composição e 

decomposição, e isso faz com que a fábrica do universo 

continue. Isso é  correto?" 

Resposta: Uma vez que os filósofos mais avançados 

que não consideram os seres, à luz do Alcorão viram que a 

formação e existência de seres por meio da natureza e de 

causas era tão difícil quanto ser impossível - na forma 

provada acima, eles se separaram em dois grupos. 

Um grupo tornou-se sofistas, abdicando à razão, que é 

exclusivo dos seres humanos, e caindo para mais baixos do 

que os animais irracionais, eles acharam mais fácil negar a 

existência do universo e até mesmo suas próprias 

existências, do que seguir o caminho de desorientação, que 

afirma que as causas e a natureza têm o poder de criar. Eles, 



42 
 

portanto, negam a si mesmos e ao universo e descem até a 

ignorância absoluta. 

O segundo grupo viu que a criação de uma mosca ou 

de uma semente acarreta inúmeras dificuldades na questão 

das causas e a natureza existe no caminho da desorientação 

e requer um poder inaceitável à razão. Por isso, negam a 

necessidade do ato de criação e dizer: "Nada pode existir a 

partir do nada". Vendo a aniquilação total também ser 

impossível, eles declararam: "O que existe não pode ir para 

nada" Eles imaginaram uma situação irreal em que 

combinação e decomposição, reunião e dispersão, ocorrem 

através do movimento das partículas e os ventos do acaso. 

Agora, veja! Aqueles que se consideram os mais 

inteligentes são os mais profundamente ignorantes e 

estúpidos. Entenda porque a desorientação torna o ser 

humano tão ridículo, perverso, e ignorante, e tira uma 

lição! 

De fato, o poder Pré Eterno cria a cada ano 

quatrocentos mil espécies simultaneamente na face da terra 

e criou os céus e a terra em seis dias, e em seis semanas 

cada primavera constrói um mundo de vida mais cheia de 

arte e sabedoria de que o próprio mundo, a cada ano. Como 

se pode negar o ato de criação e considerar improvável 

que, como um químico que, quando aplica uma escrita 

invisível, dá existência externa aos seres que,  embora 

externamente inexistentes, existe  como conhecimento, e 



43 
 

cujos planos e medidas são determinados no âmbito de um 

Conhecimento Pré- Eterno, de forma muito fácil. A 

negação da existência e o afastamento da concepção da 

existência, do Poder Eterno é mais tolo e ignorante do que 

a tolice dos sofistas, e da ignorância do primeiro grupo. As 

almas desses infelizes, que se julgam faraónicos, são 

absolutamente impotentes e não têm nada a sua disposição 

além da faculdade de vontade. Eles não podem nem 

aniquilar qualquer coisa, nem criar qualquer coisa a partir 

do nada, mesmo uma partícula diminuta. E assim, embora 

nada passa existir a partir do nada na mão de causas e da 

natureza em que se baseiam, por sua estupidez eles dizem: 

"Nada pode existir a partir do nada, e o que existe não pode 

ir para nada". E eles ainda estendem este princípio absurdo 

e enôneo ao Absolutamente Todo-Poderoso. 

Na verdade, o Todo-Poderoso da Glória tem duas 

formas de criação: 

A primeira é aCavés de criação e invenção. Isto é, Ele 

traz um ser à existência do nada, de não existência, e cria 

tudo o necessário, também, a partir do nada, e coloca essas 

necessidades em sua mão. 

A segunda é através da arte e composição, isto é, Ele 

faz certos seres a partir dos elementos do universo, a fim de 

demonstrar exemplos sutis de sabedoria, como exibir as 

perfeições de Sua sabedoria e as manifestações de muitos 

de Seus nomes. Akavés da lei de fornecer, ele envia 



44 
 

partículas e matérias, que são dependentes de seu comando, 

a esses seres e emprega as partículas neles. 

Sim, o Absolutamente Todo-Poderoso cria de duas 

maneiras: Ele tanto origina e compõe. Para aniquilar o que 

existe e fazer existir o que não existe é mais simples e mais 

fácil para Ele. É uma das Suas leis constantes e universais. 

O homem, portanto, que diz: ”Ele não pode dar existência 

ao que não existe" em face de um poder que, em uma 

primavera faz existir a partir do nada as formas e atributos 

de trezentos mil criaturas animadas e, além de suas 

partículas, todas as suas condições e estados, como um 

homem devem ser apagados! 

  A pessoa que abandonou a natureza e abraçou a 

verdade disse: "Louvado seja Allah, Todo-Poderoso, em 

número de partículas da existência, pois consegui 

completar a crença. Eu fui salvo da ilusão e desorientação. 

Nem uma das minhas dúvidas permanece. 

 

"Louvado seja Allah pela religião do Islam, e pela crença 

completa e perfeita!" 

"Glorificado sejas! Não possuímos mais 

conhecimento além do que Tu nos proporcionaste, 

porque somente Tu és Prudente, Sapientíssimo'." 

(Alcorão Sagrado, 2:32.) 



 
 

 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 

AUTOR: 
BEDİUZZAMAN 

SAİD NURSİ 


