
   



Из собрания сочинений “Рисале-и Нур” 
 
 
 
 
 
 

О РАМАДАНЕ 
О БЕРЕЖЛИВОСТИ 

О БЛАГОДАРНОСТИ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Бадиуззаман 

Саид Нурси



1                О РАМАДАНЕ 
 
 

О Благословенном Рамадане 

Начав в первой части рассуждения о шариате, во 
Второй части мы продолжим эти рассуждения и 
будем писать о пользе и значении самого светлого 
и грандиозного - о Священном Рамадане. 

Эта Вторая часть состоит из Девяти Пунктов, 
повествующих о девяти мудростях из очень многих 
смыслов Благословенного Рамадана. 

حٖيِ  نِ الرَّ حْْه ِ الرَّ  بِسْمِ الٰلّه

ى وَ الفُْرْقاَنِ  نُ هُدًى للِنَّاسِ وَ بيَِنٰاَتٍ مِنَ الهْدُه ى اُنزِْلَ فٖيهِ الْقُرْاه ِِٓ   شَهرُْ رَمَضَانَ الَّّ
Во имя Аллаха, Милостивого, Милосердного. 
“Месяц Рамадан, в которыи  ниспослан был Коран в 
руководство для людеи  и как разъяснение прямого 
пути и различения…” (Коран, 2:185) 

ПЕРВЫЙ ПУНКТ. Пост в Священныи  месяц 
Рамадан является одним из первых пяти основ 
Ислама и одним из величаи ших Исламских 
символов. 

Во многих мудростях поста Священного Рамадана 
заключены такие сокровенные смыслы, которые 
обращены и к сути Господства Всевышнего, и к 
общественнои  жизни человека, и к личнои  жизни, и 



2                О РАМАДАНЕ 
 
 

к обузданию нафса1, а также и к выражению 
благодарности за Божественные дары. 

С точки зрения Господства Всевышнего один из 
сокровенных смыслов поста следующии : сотворив 
поверхность земли в виде некои  скатерти благ и 
разместив все виды даров на этои  скатерти в образе 
تسَِبُ   ”…Из самых неожиданных мест…“ مِنْ حَيْثُ لَا يََْ

(Коран, 65:3), Всевышнии  выражает совершенство 
Своего Господства, Божественнои  Милости и 
Милосердия. Люди же, находясь под завесои  
беспечности и в кругу причин, не могут полностью 
увидеть истину, выражаемую этим положением, а 
иногда и вовсе забывают о неи . 

А в Благословенныи  Рамадан верующие 
неожиданно преображаются в подобие 
организованнои  армии. Своеобразно 
приглашенные на угощение Вечного Правителя 
перед закатом солнца, ожидая приказа 
“Пожалуи те!”, они выказывают некое состояние 
поклонения и по отношению к такои  милосерднои , 
величественнои  и всеобъемлющеи  Милости 
отвечают своим обширным, великим и 
упорядоченным поклонением. Интересно, люди, 
которые не приобщаются к такому возвышенному 

 

1 Нафс – душа, «эго» человека, источник низменных, животных страстей 
и влечений – примеч. перевод.  



3                О РАМАДАНЕ 
 
 

поклонению и почетному угощению, достои ны ли 
называться людьми?.. 

ВТОРОЙ ПУНКТ. С точки зрения благодарности за 
дары Всевышнего одна мудрость из многих 
сокровенных смыслов поста в благословенныи  
Рамадан такова: как было сказано в «Первом 
Слове», яства, принесенные торговцем из кухни 
одного правителя, требуют определеннои  платы. И, 
давая маленькую плату торговцу, представить себе 
ничтожными те очень ценные блага - такая же 
краи няя глупость, как и не признавать того, кто их 
даровал. Точно так же Всевышнии  рассеял на 
поверхности земли бесчисленные виды благ и в 
качестве оплаты за те блага желает в ответ 
благодарности. А внешние причины и обладатели 
тех благ находятся в образе торговцев. Мы даем 
некую плату тем торговцам, выражаем им свою 
признательность и даже выказываем им слишком 
много уважения и благодарности, которых они не 
достои ны. Между тем как Истинно Дарующии  
Аллах посредством тех благ в бесконечнои  степени 
достоин благодарности, нежели те причины. Таким 
образом, выражать Ему благодарность можно 
только с осознанием того, что эти блага напрямую 
идут от Него, а также с осознанием ценности тех 
благ и ощущением своеи  нужды в них. 



4                О РАМАДАНЕ 
 
 

Таким образом, пост в Благословенныи  Рамадан 
является ключом к истиннои  и искреннеи , великои  
и всеобщеи  благодарности. Ведь в другое время 
большинство людеи , не находящееся под 
принуждением поста, не испытав истинного 
голода, не понимает ценности многих благ. Сытыми 
людьми, к тому же если они и богаты, не познается 
степень блага, таящаяся в черством кусочке хлеба. 
Между тем во время разговения даже тот черствыи  
хлеб – на взгляд верующего человека – является 
очень ценным Божьим даром, о чем 
свидетельствуют его органы вкуса. Всякии , от 
правителя и до самого бедного, познавая ценности 
тех благ в Благословенныи  Рамадан, достигнет 
некои  духовнои  благодарности. 

И с точки зрения запрета приема дневнои  пищи, 
сказав: «Эти блага не моя собственность. Я не волен 
принимать их в пищу, а значит, они являются 
собственностью и даром Другого. Я жду Его 
повеления», - познает во благе истинное благо. Тем 
самым выразит духовную благодарность. Таким 
образом, пост такого вида с различных точек 
зрения становится ключом к благодарности, 
которая и является истиннои  обязанностью 
человека. 



5                О РАМАДАНЕ 
 
 

ТРЕТИЙ ПУНКТ. Одна из многих мудростеи  поста, 
обращенная к общественнои  жизни людеи , такова: 
нет равенства в отношении материальнои  
обеспеченности. Всевышнии  вследствие этого 
призывает богатых оказывать помощь бедным. 
Тогда как богатые, лишь испытав голод, во время 
поста, могут полностью почувствовать плачевное 
состояние и голод бедных. 

Если бы не было поста, то нашлось бы много 
себялюбивых богатых, которые так и не смогли бы 
осознать, до какои  степени голод и бедность 
являются страданием и насколько бедные люди 
нуждаются в милости. В этом отношении 
милосердие к другим людям, которое имеется в 
человеческои  природе, является некои  основои  
истиннои  благодарности. И каким бы ни был 
человек, он может наи ти более бедного, чем он сам. 
И к нему он обязан быть милосердным. 

Если человек не был бы принужден к 
обязательному голоданию, то, хотя и являясь 
обязанным содеи ствовать посредством 
милосердия, не подал бы он милостыни и не оказал 
бы помощи, а если бы и сделал это, то они не были 
бы полноценными, так как он по-настоящему не 
ощущал бы на себе того состояния. 



6                О РАМАДАНЕ 
 
 

ЧЕТВЕРТЫЙ ПУНКТ. С точки зрения обуздания 
нафса одна из многих мудростеи  поста в 
Священныи  Рамадан такова: нафс желает быть 
своевольным и независимым и именно таким себя 
воспринимает. И даже, по своему естеству, будет 
желать воображаемого господства и деи ствия по 
своему усмотрению. Он не хочет и думать о 
дарованных бесчисленных благах. В частности, 
если у него в мирскои  жизни имеется богатство и 
сила, да еще и беспечность им подсобит, то он 
всецело и полностью, подобно животному, 
разбои но, жадно будет проглатывать Божьи дары. 
Таким образом, в Благословенныи  Рамадан нафс 
каждого человека от самого богатого и до самого 
бедного пои мет, что он является невольником, а не 
хозяином; рабом, а не свободным. И поняв, что, если 
не будет Божественного повеления, он не сможет 
совершить даже чего-то самого простого и легкого 
(например, не протянет руку к воде), разобьется его 
воображаемое господство и, облачившись в 
поклонение, придет к благодарности, которая и 
является его истиннои  обязанностью. 

ПЯТЫЙ ПУНКТ. С точки зрения того, как пост в 
Священныи  Рамадан нравственно обуздывает 
ненасытные желания нафса и заставляет его 
отказаться от непокорности, одна из многих 



7                О РАМАДАНЕ 
 
 

мудростеи  поста такова: нафс из-за беспечности 
забывает себя, не видит и не желает видеть 
присутствующие в нем безграничную слабость, 
бесконечную бедность и огромные недостатки. Он 
не думает о том, насколько он слаб, подвержен 
гибели и является мишенью для несчастии , и о том, 
что состоит лишь из быстро разрушающихся и 
разлагающихся мяса и костеи . Воображая себя 
бессмертным и вечным, набрасывается на 
преходящии  мир, как будто у него есть железная 
сущность. И с чрезвычаи нои  жадностью и 
ненасытностью, страстно стремится к земным 
благам. Связывается со всякои  насладительнои  и 
выгоднои  вещью. Забывает своего Создателя, 
которыи  заботится о нем с совершенным 
милосердием. К тому же не думает о результатах 
этои  жизни и о жизни вечнои . Скатывается во чрево 
аморальности. 

Таким образом, пост в Священныи  Рамадан даже 
самым беспечным и упрямым дает почувствовать 
их слабость, бессилие и бедность. 

Голод заставляет человека думать о своем 
желудке, понимать его потребности и осознавать, 
насколько непрочным является его слабое тело; 
постигать, в какои  степени человек является 
нуждающимся в доброте и милосердии. 



8                О РАМАДАНЕ 
 
 

И человек, оставив фараонскую надменность 
нафса, в совершенном бессилии и бедности 
почувствует страстное желание обратиться к 
обители Аллаха. И “рукои  духовнои  благодарности” 
приготовится к стуку в двери Милости. Если 
беспечность не испортила его сердце. 

ШЕСТОЙ ПУНКТ. Пост в Священныи  Рамадан 
обращен к ниспосланию Мудрого Корана. 
Священныи  Рамадан является самым важным 
временем - временем низведения Мудрого Корана. 
С этих точек зрения одна из многих мудростеи  
поста такова: поскольку Мудрыи  Коран был 
ниспослан в месяц Рамадан, то, представляя 
священное время низведения Корана, в месяц 
Рамадан необходимо изолировать себя от 
низменных желании  нафса и бесполезных дел, с тем 
чтобы прекрасно встретить это небесное 
обращение. И, оставляя еду и питье, стать похожим 
на ангелов, слушать и читать Коран так, словно он 
только низводится, и слушать находящееся в нем 
Божественное обращение так, будто это момент его 
ниспослания, и слушать так, как будто мы слышим 
его из уст самого Почтеннеи шего Посланника (да 
благословит его Аллах и приветствует), или даже от 
Хазрети Джабраила (мир ему), или, пожалуи , как 
будто слушая его от самого Мутакаллим-и Азалия 



9                О РАМАДАНЕ 
 
 

(Извечно Говорящего Аллаха), удостаиваться 
некоего состояния святости. И самому, став его 
выразителем, побуждать слушать других и в 
некоторои  степени показать мудрость низведения 
Корана. 

Да, в Священныи  Рамадан исламскии  мир 
обращается словно в некую мечеть, в такую мечеть, 
где миллионы хафизов во всех уголках этои  
великои  мечети доносят этот Коран, это небесное 
обращение ко всем жителям Земли. И каждыи  
Рамадан в неком светлом, ярком образе показывает 
этот аят:  ُن ى اُنْزِلَ فٖيهِ القُْرْاه ِٖٓ  Месяц Рамадан, в“ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّّ

который ниспослан был Коран …” (Коран, 2:185), - и 
доказывает, что Рамадан является месяцем Корана. 
Некоторые члены этого огромного общества со 
смиренным почтением слушают этих хафизов, 
другие же читают сами. 

И подобно тому, насколько будет некрасиво, 
находясь в этои  священнои  мечети при такои  
обстановке, подчинившись низким желаниям 
нафса, отои ти с едои  и питьем от этого святого 
состояния и в какои  степени это станет мишенью 
для отвращения всего общества, находящегося в 
тои  мечети; точно так же не присоединяющиеся к 
постящимся в Благословенныи  Рамадан, в такои  же 



10                О РАМАДАНЕ 
 
 

степени становятся мишенью для духовного 
отвращения всего исламского мира. 

СЕДЬМОЙ ПУНКТ. С точки зрения накопления 
благ родом человеческим, пришедшим в этот мир 
для “земледелия” и “торговли” ради Вечного мира, 
один из многих сокровенных смыслов поста в 
месяце Рамадан таков: в Благословенныи  Рамадан 
за каждое благое дело записывается тысяча 
духовных наград. Согласно хадису, каждая 
прочитанная буква Мудрого Корана в обычное 
время имеет десять воздаянии  и равносильна 
десяти прекрасным делам, приносит десять 
раи ских плодов. В Священныи  же Рамадан за 
каждую прочитанную букву записывается не 
десять, а тысяча; и при чтении таких аятов, как “Аят 
уль-Курси”, за каждую его букву несколько тысяч 
наград, в пятничные же дни Священного Рамадана 
еще больше. А в Ночь Могущества засчитывается 
тридцать тысяч благих деянии ! 

Да, Мудрыи  Коран, каждая буква которого дает 
тридцать тысяч вечных плодов, походит на светлое 
раи ское дерево Туба и дает собрать верующим в 
Священныи  Рамадан миллионы вечных плодов. Так 
приди же и посмотри на эту светлую, вечную и 
выгодную торговлю, всмотрись, задумаи ся и 



11                О РАМАДАНЕ 
 
 

пои ми, насколько оказываются в бесконечном 
убытке те, кто не оценил значимость этих букв! 

Итак, Благословенныи  Рамадан является неким 
весьма выгодным местом выставки, неким рынком 
для торговли ради Вечнои  жизни. И для капитала, 
которыи  накапливается в потустороннем мире, 
является весьма плодороднои  почвои , а также 
неким весенним месяцем апрель для расцвета 
благих деянии . Этот месяц принимает образ самого 
яркого, священного праздника для почетного 
парада поклонения человечества перед 
Господством Божественного Правления. И чтобы 
человек в беспечности не погрузился в такие 
животные нужды нафса, как еда и питье, а также в 
разыгрывающие аппетит развлечения и 
пустословия, его обязанностью стало соблюдение 
поста. Словно избавившись на время от всего 
низменного, животного, мирского; словно 
уподобившись ангелу или человеческои  душе в 
потустороннем мире (но в телесном облике 
земного человека) постящии ся, входит в состояние 
потустороннеи  торговли2 и благодаря посту 
отражает (в некотором роде) качество Аллаха – ни 
в чем не нуждающии ся (Самадият) 

 

2 Вести великую торговлю - служенить Аллаху, вверяя свою душу и 
состояние (имущество, тело, сердце, глаза, язык, разум, воображение) 
Всевышнему в обмен на Раи   



12                О РАМАДАНЕ 
 
 

Священныи  Рамадан в этом преходящем мире, в 
этои  временнои  и короткои  жизни дает 
возможность заслужить заключающую в себе 
долгую, вечную жизнь. Так как только один 
Рамадан дает возможность собрать плоды, равные 
плодам восьмидесятилетнеи  жизни. И твердым 
доказательством этого является аят Корана, в 
котором говорится, что Ночь Могущества намного 
лучше, чем тысяча месяцев. 

Как некии  правитель в период своего правления 
ежегодно некоторые дни объявляет 
праздничными: или день своего вступления на 
престол, или же другои  день, связанныи  с 
отражением великолепия своего царствования. В 
этот день он награждает своих подданных не в 
кругу общих законов, а удостаивает свои  
достои ныи  и преданныи  народ личными 
наградами, своим личным присутствием без завес, 
своим особым вниманием, своими 
исключительными распоряжениями и 
непосредственно своим особым расположением. 
Таким же образом Величественныи  Правитель 
восемнадцати тысяч миров, являющии ся Царем 
Вечности, ниспослал в Священныи  Рамадан 
Мудрыи  Коран, являющии ся Его достославным 



13                О РАМАДАНЕ 
 
 

повелением, которое относится и обращено к тем 
восемнадцати тысячам мирам. 

И конечно же, Рамадан, приняв образ особенного 
Божественного праздника, некои  Господнеи  
выставки и некоего духовного собрания, является 
мудрои  необходимостью. И поскольку Рамадан 
является этим праздником, то, конечно, для того 
чтобы в некоторои  степени отвести людеи  от 
низких, животных времяпрепровождении , им будет 
повелено соблюдать пост. А совершенство же этого 
поста заключается в том, чтобы все чувства и 
человеческие инструменты, такие, как его глаза, 
уши, сердце, воображение и мысли, подобно 
желудку, соблюдали своего рода некии  пост. То есть, 
удерживая от запретного и бесполезного, каждое из 
них побуждать к своеобразному поклонению. 

Например, придерживать язык через соблюдение 
поста, отдаляясь от обмана, сплетен и 
сквернословия, и использовать этот язык в таких 
делах, как чтение Корана, в упоминаниях и 
прославлении Всевышнего, молитвах за Пророка 
(мир ему и благословение Аллаха) и покаяниях... И 
например, всячески препятствуя глазам 
устремлять низменные взгляды на чужих людеи  
(намахрем), а ушам слушать сквернословия, 
использовать глаза в назидательных примерах, а 



14                О РАМАДАНЕ 
 
 

уши - для верных слов и слушания Корана. Подобно 
этому и остальные «инструменты» человеческого 
тела также необходимо побуждать к соблюдению 
своеобразного поста. 

А так как желудок является самои  большои  
фабрикои , то, если постом на время приостановить 
ее деятельность, тогда и другие маленькие станки 
этои  фабрики легко заставить следовать еи . 

ВОСЬМОЙ ПУНКТ. Одна из многих мудростеи  с 
точки зрения обращения Благословенного 
Рамадана к личнои  жизни человека такова: 

для человека самым важным лекарством является 
своеобразное духовное и физическое воздержание, 
по медицине - диета. Подобно тому, как, с точки 
зрения медицины, нафс человека своим 
беспорядочным употреблением пищи наносит вред 
здоровью, так и, не отличая запретное от 
дозволенного, набрасываясь на все, что попадается 
под руку, он отравляет и свою духовную жизнь. И 
такому нафсу будет тяжело подчиниться сердцу и 
душе. Он властно возьмет поводья в свои руки и 
оседлает человека. И впредь человек не сможет 
обуздать свои желания. 

Благодаря же посту в Священныи  Рамадан он в 
некотором роде приучается к диете, привыкает к 
довольству ограниченным количеством пищи и 



15                О РАМАДАНЕ 
 
 

учится прислушиваться к повелениям. И не 
навлечет на себя болезнеи , наполняя свои  
несчастныи , слабыи  желудок едои  поверх еды до ее 
переваривания. И оттого что посредством 
повеления он отказывается даже от дозволенного, 
то, чтобы оградить себя от запретного, приобретет 
способность прислушиваться к повелениям, 
исходящим от разума и Божественного Закона. И 
будет стараться не разрушить свою духовную 
жизнь. 

К тому же большая часть человечества часто 
подвергается голоду. Для выработки терпения и 
выдержки она нуждается в голоде и диете, которые 
дают закалку. Пост в Благословенныи  Рамадан, 
длящии ся пятнадцать часов, а без предрассветнои  
пищи - двадцать четыре часа, - это терпение, 
выдержка, привыкание к малои  еде и закалка. 
Значит, пост является неким лекарством от 
нетерпения и невыносливости, которые удваивают 
человеческие несчастья. 

К тому же у этои  фабрики желудка есть много 
служащих. И много органов человека связано с ним. 
Если нафс в дневное время, на период одного 
месяца, временно не приостановит их работу, то 
заставит те органы и служащих тои  фабрики 
забыть их особые поклонения, заключит их под 



16                О РАМАДАНЕ 
 
 

свою власть и заи мет собои . А остальные 
человеческие органы приведет в беспорядок 
«грохотом и дымом», исходящими от механизмов 
тои  своеобразнои  фабрики. Постоянно будет 
привлекать к себе их внимание. Заставит их 
временно забыть свои возвышенные обязанности. 
Именно поэтому с давних времен многие 
праведники для самосовершенствования приучали 
себя к малои  еде и питью. Но благодаря посту в 
Священныи  Рамадан служащие тои  фабрики 
пои мут, что они не были сотворены лишь ради этои  
фабрики. А также другие органы вместо низких 
удовольствии  тои  фабрики в Благословенныи  
Рамадан наслаждаются ангельскими и духовными 
усладами и к ним устремляют свои взоры. И вот 
поэтому в Священныи  Рамадан верующие в 
зависимости от уровня духовного развития 
удостаиваются различных духовных милостеи , 
света и радостеи . Посредством поста в этот 
благословенныи  месяц для таких тонких понятии , 
как сердце и душа, разум и таинство, существует 
много достижении  и успехов. И они невинно 
смеются вопреки плачу желудка. 

ДЕВЯТЫЙ ПУНКТ: Одна из многих мудростеи  
поста в Священныи  Рамадан с точки зрения 
непосредственного разрушения воображаемого 



17                О РАМАДАНЕ 
 
 

господства нафса с показом его слабости и 
сообщением о необходимости поклонения такова: 
нафс не желает признать своего Господа и 
надменно желает господствовать. Каким бы 
страданиям он ни подвергался, эта черта останется 
в нем. И лишь голодом разрушится эта склонность. 

Таким образом, пост в Благословенныи  Рамадан 
напрямую нанесет удар и разрушит фараонскую 
надменность нафса. Покажет его бессилие, слабость 
и бедность. Даст познать, что он является рабом. 

 

В хадисе говорится: 

“Всевышнии  спросил у нафса: “Кто Я и кто ты?” 

Нафс ответил: “Я— это я, а Ты - это Ты!” 

Господь подверг его страданиям, бросил в Ад, 
затем опять спросил. И вновь нафс ответил: “Я— 
это я, а Ты - это Ты”. 

И каким бы наказаниям Всевышнии  ни подвергал 
его, от надменности он не отрекался. Затем подверг 
страданию голодом. 

И опять спросил: “Кто Я и кто ты?”. Нафс ответил: 
حٖيُ۞وَاَنََ عَبْدُكَ العَْاجِزُ    То есть: “Ты - мои اَنتَْ رَبِِٰ الرَّ

Милосердныи  Господь, а я - Твои  бессильныи  раб”. 



18                О РАМАДАНЕ 
 
 

اءً وَ لِحَقِٰهِ اَدََٓاءً بِعَدَدِ ثوََابِ  دٍ صَلهوةً تكَُونُ لَََ رِضَِٓ يِدِٰنََ مُحَمَّ ْ علَه  س َ ٰههُمَّ صَلِٰ وَسَلِِٰ اَلل

نِ   قِرَائةَِ حُرُوفِ القُْرْاه

بِهِ وَ سَلِِْٰ  لِِِ وَ صََْ   فٖٖ شَهرِْ رَمَضَانَ وَ علَه اه

ِ رَبِٰ  ةِ عَََّا يصَِفُونَ ۞وَسَلَامٌ علََ المُْرْ سَلٖيَ ۞وَ الحَْمْدُ لِلّٰه بْحَانَ رَبِكَٰ رَبِٰ العِْزَّ س ُ

مِيَ   العَْالمَٖيَ ۞اه

“О Аллах! Благослови и приветствуи  нашего 
Пророка Мухаммада благословением, которое 
станет причинои  твоего довольства и 
выполнением должного по отношению к нему, по 
количеству наград за прочтение букв Корана в 
месяц Рамадан. Благослови и приветствуи  его род и 
сподвижников”. “Твои  Господь, Господь могущества, 
пречист и далек от того, что они приписывают Ему. 
Мир посланникам! И хвала Аллаху, Господу Миров!” 
(Коран, 37:180-182). Амин! 

Извинение. В связи с тем, что эта брошюра была 
написана в течение сорока минут, и поскольку я и 
помощник, писавшии  черновую запись, оба были 
больны, то, конечно, в неи  могут быть путанности и 
недостатки. Мы ждем от наших братьев, чтобы они 
просмотрели ее снисходительным взглядом; и то, 
что они посчитают необходимым, могут исправить. 
 

 



19                О РАМАДАНЕ 
 
 

Дорогие мои преданные братья! 

Во-первых, поздравляем вас с Ночью Бараат и с 
наступающим месяцем Рамадан. И мы просим 
Всевышнего Аллаха, чтобы эта наступающая Ночь 
Кадр стала для вас и для нас более благостнои , чем 
тысячи месяцев, и чтобы в книгу деянии  она вошла 
в таком виде. И до самого праздника мы 
намереваемся читать эту молитву: 

سَائلِِ  مَضَانَ خَيْْاً مِنْ اَلفِْ شَهْرٍ لنََا وَ لِطَلبََةِ الرَّ ذَا الرَّ اَللَّهمَُّ اجْعَلْ ليَْلَََ قدَْرِنََ فٖٖ هه

ادِقٖيَ   النُّورِ الصَّ

“Господи, сделаи  Ночь Могущества в месяц 
Рамадан для нас и для верных учеников “Рисале-и 
Нур” благостнеи  тысячи месяцев”. 

И отправленные вами для нас два чудесных 
Корана в эти благословенные месяцы, Иншааллах, 
станут в такои  степени причинои  бараката, 
воздаянии , благодеянии  и побед, что надеемся на 
то, что Божественная Милость обратит 
относительно нас каждыи  день этого Рамадана в 
степень священнои  Ночи Могущества (Ляи лят-уль-
Кадр). 

С этого момента мы предприняли меры к тому, 
чтобы каждыи  из находящихся здесь близких 
учеников “Рисале-и Нур” ежедневно в месяц 



20                О РАМАДАНЕ 
 
 

Рамадан, совместно с вами, прочитывал один джуз3, 
используя эти два экземпляра Корана, дабы в 
каждыи  день Рамадана получалось полное 
прочтение Корана (хатм Корана). Мы просим у 
Милости Всевышнего Аллаха помощи и содеи ствия 
в том, чтобы совершать этот священныи  хатм в 
духовном и очень обширном собрании учеников 
“Рисале-и Нур”, охватывающем круги Испарты и 
Кастамону. И с позиции вашего нахождения в 
центре того круга всех учеников “Рисале-и Нур” 
читать ее по образу “Хатме-и Хаджеган4” тариката 
Накши, но в более грандиозном масштабе, 
представляя всех учеников “Рисале-и Нур” духовно 
присутствующими и находящимися в том кругу. 
 

 

 

 

 

 

3 Джуз – одна тридцатая часть Корана – примеч. перевод. 
4 Коллективное совершение последователями тариката Накшбанди 

(путь приближения к Аллаху основанныи  Бахаутдином Накшбанди) 
определенных молитв и зикров (поминании  Аллаха) с отстранением 
мыслеи  и взглядов от всего мирского – примеч. перевод.  



21                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

Девятнадцатое Сияние 
О БЕРЕЖЛИВОСТИ 

О бережливости, довольстве малым 
 и расточительстве. 

حٖيِ  نِ الرَّ حْْه ِ الرَّ  بِسْمِ الٰلّه

بوُا وَ لَا تسُْْفِوُا  كُُُوا وَ اشَْْ

“Во имя Аллаха Милостивого, Милосердного. 
Ешьте и пеи те, но не расточительствуи те” (Коран, 
7:31) 

Этот аят Корана дает очень важныи  урок мудрости 
в виде твердого повеления к бережливости и 
явного запрета расточительства. В этои  теме семь 
пунктов. 

ПЕРВЫЙ ПУНКТ. Милостивыи  Создатель взамен 
даруемых человеческому роду благ желает 
благодарности. Расточительство же противоречит 
благодарности и по отношению к даруемым благам 
является пренебрежением, наносящим (человеку) 
убыток. А бережливость  по отношению к благам 
является уважением, приносящим прибыль. 

Да, бережливость – это и своего рода 
благодарность; и почтение к Божественнои  
милости, содержащеи ся в благах; и явная причина 
благодати; и (например, как диета для тела) 
источник здоровья; и средство защиты своего 



22                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

достоинства от унижения нищенства; и важная 
причина того, чтобы ощутить истинное 
наслаждение, заключенное в благах, и вкусить 
наслаждение от благ, которые с виду 
непривлекательны. А оттого, что расточительство 
противоречит мудрости упомянутых преимуществ 
бережливости, оно имеет опасные последствия. 

ВТОРОЙ ПУНКТ. Мудрыи  Создатель сотворил 
тело человека в виде совершенного дворца и 
упорядоченного города. Органы вкуса – во рту 
словно привратник, а нервы (нервная система), 
подобно телефонным проводам, являются 
средством связи между вкусовым восприятием рта 
и желудком, расположенным в центре тела, – 
посредством этои  связи передается сообщение о 
пище, поступившеи  в рот. Если в неи  нет пользы для 
желудка и тела, поступает сигнал запрета, и пища 
отвергается. А инои  раз, вместе с тем, что пища 
бесполезна, если она еще и вредна, и горька, – в 
таком случае она тут же выдворяется назад. 

Таким образом, поскольку вкусовое восприятие 
рта является привратником, то желудок, с точки 
зрения управления телом, – это господин и 
правитель. Если дары, которые поступили в этот 
дворец или город и были преподнесены правителю 
дворца, имеют цену в сто лир, то привратнику, в 



23                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

виде чаевых, будет уместно дать только пять лир, 
не больше, с тем чтобы этот привратник не 
возгордился, не потерял голову, не забыл про свою 
обязанность и не впустил во дворец смутьянов, 
дающих больше чаевых. 

Таким образом, исходя из этого, представим сеи час 
два вида продуктов питания. Если один вид будет 
состоять из питательного сыра и яиц стоимостью в 
один куруш5 [сорок пиастров], а другои  будет 
самым вкусным пирожным стоимостью в десять 
курушеи , то в отношении организма у этих двух 
видов пищи до попадания в рот нет различия, они 
равны. И после прохода через горло, в отношении 
своеи  питательности, они опять же равны. И даже 
иногда сыр стоимостью в один куруш бывает 
питательнее. Лишь с точки зрения времени 
наслаждения вкусом есть разница в полминуты. 
Отсюда можно понять, что ради полуминутного 
наслаждения увеличивать расходы от одного 
куруша до десяти – бессмысленная и убыточная 
растрата. 

Так вот, хотя подарок, преподнесенныи  правителю 
дворца, и стоит один куруш, если дать привратнику 
чаевых в девять раз больше, то это развратит 

 

5 Куруш – денежная единица, равная сорока пиастрам; сотая доля 
турецкои  лиры - примеч. перевод. 

 



24                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

привратника: “Я правитель”, – скажет он. Кто даст 
больше чаевых и наслаждении , того он пропустит 
во дворец, а это может вызвать смуту, пожар, что 
станет причинои  обращения за помощью: 
“Помогите, пришлите врача, пусть он собьет мою 
температуру, устранит мои  жар”. 

Таким образом, бережливость, довольство 
имеющимся согласуется с Божественнои  
мудростью: принимая вкусовое восприятие рта за 
привратника, дает ему соответствующую плату. А 
поскольку расточительство противоречит этои  
мудрости, расточитель сразу же получает 
наказание: начинает болеть живот и он теряет 
истинныи  аппетит. Из-за разнородности 
принимаемои  пищи он ест с искусственным, 
ложным, аппетитом, что становится причинои  
расстрои ства пищеварения и приводит к болезни. 

ТРЕТИЙ ПУНКТ. В предыдущем пункте мы 
говорили, что органы вкуса словно привратник. Да, 
вкусовое восприятие у беспечных, духовно не 
развитых и не умножающих свою благодарность 
людеи  выступает в роли привратника. Ради него, 
ради его удовольствия не стоит совершать 
растраты, увеличивая их в десять раз. 

Но вкусовое восприятие истинно благодарных, 
познавших истину и духовно развитых людеи  – как 



25                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

было раскрыто в сравнении в “Шестом Слове” – 
выступает в роли смотрителя и инспектора кухонь 
Божественнои  милости: его назначение оценивать 
и познавать разновидности Божественных благ 
благодаря своим тончаи шим весам, количество 
которых соответствует многообразию этих благ, и в 
виде своеобразнои  благодарности сообщать о них 
телу и желудку. И вот в таком случае вкусовое 
восприятие обращено не только к материальному 
телу, но и к сердцу, душе и разуму, и поэтому с этои  
точки зрения оно (вкусовое восприятие) имеет 
большее значение, чем желудок.  

Человек может следовать своему вкусу и выбирать 
вкусные блюда: 

– если он не совершает расточительства; 

– если исполняет долг благодарности, познавая 
своими чувствами многообразие Божественных 
благ; 

– если еда дозволенная; 

– если это не приведет к нищенствованию и 
унижению; 

– если он использует свои  язык, обладающии  
вкусовым восприятием, в благодарении Творцу.  

Вот одно из предании  о Шеи хе Гилани и его чуде 
(карамате), указывающее на эту истину. 



26                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

Однажды на воспитании у Гавса Азама Шеи ха 
Гилани находился единственныи  сын пожилои  и 
капризнои  женщины. Эта почтенная престарелая 
женщина, вои дя в келью к своему сыну, увидела, что 
ее сын ест кусок черствого черного хлеба. Своеи  
слабостью от аскетического образа жизни он 
привлек к себе сострадание своеи  матери. Она 
пожалела его. Затем она направилась к Гавсу, чтобы 
пожаловаться, и увидела, что тот ест жареную 
курицу. Не сдержавшись, она воскликнула: 

“О Учитель! Мои  сын умирает от голода, а ты ешь 
курицу!” 

Тогда Гавс повелел курице: “Воскресни по Воле 
Аллаха!”. Кости жаренои  курицы вдруг соединились 
и в образе курицы выскочили из тарелки. Эта 
притча дошла до нас через достоверные предания 
(таватур) от многих заслуживающих доверия 
авторитетных людеи  как чудо Гавса, личности, 
известнои  всему миру своими удивительными 
чудесами. Гавс сказал: “Когда и твои  сын достигнет 
такого уровня, тогда и он пусть ест курицу”. 

Так вот, смысл этого наставления Гавса заключен 
в следующем: “Когда и у твоего сына душа будет 
повелевать телом, сердце – страстями (нафсом), а 
разум – желудком и, если он будет желать 



27                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

наслаждения ради благодарности [Творцу], тогда и 
он может есть вкусную пищу”. 

ЧЕТВЁРТЫЙ ПУНКТ. Согласно хадису:  َلَا يعَُولُ مَنِ اقْتَصَد, 

обозначающему, что бережливыи  человек не 
испытает материальных трудностеи  в семье, тот, 
кто бережлив, не будет иметь серьезных семеи ных 
трудностеи  и тягот, связанных с добыванием 
средств к существованию. 

Да, имеется бесчисленное множество твердых 
доказательств, что бережливость является явнои  
причинои  благодати (достатка) и источником 
благосостояния. Например, исходя из того, что я 
испытал на личном опыте, и по свидетельству 
помогавших мне товарищеи , скажу, что 
бережливость приносила мне и им порои  
десятикратную пользу. К тому же девять (сеи час 
уже тридцать) лет назад часть сосланных вместе со 
мнои  в г. Бурдур руководителеи  уговаривала меня 
принять их закяты, чтобы из-за безденежья я не 
подвергся унижениям и нищенству. Я сказал этим 
состоятельным людям: “Хотя денег у меня, и 
правда, очень мало, но я бережлив, привык 
довольствоваться тем, что есть. Я богаче вас”, – и не 
принял их многократные и настои чивые 
предложения. 



28                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

Примечательно, что через два года некоторые из 
тех, кто предлагал мне закят, из-за расточительства 
стали должниками. Хвала Всевышнему, после этого 
еще в течение семи лет небольшого количества 
денег благодаря бережливости оказалось мне 
достаточно, это не заставило меня унижаться, не 
вынудило обращаться к людям с просьбои  о 
помощи, не нарушило правила моеи  жизни быть 
материально независимым от людеи . 

Да, тот, кто небережлив, тот может подвергнуться 
унижению из-за попрошаи ничества и нужды. 
Деньги, которые в нынешнее время становятся 
причинои  расточительства, очень дороги. За них 
порои  продается честь, порядочность, дается 
взятка. А иногда, чтобы заполучить эти 
злосчастные деньги, продается вера, ее святыни. 
Стало быть, теряя важные духовные ценности, 
взамен обретаются незначительные материальные 
средства. 

Если же, следуя бережливости, ограничиться и 
расходовать лишь на необходимые нужды, то, по 
ясному смыслу аятов (Коран, 51:58):  اقُ ذُو زَّ َ هُوَ الرَّ ٰ اِنَّ اللّه

ةِ المَْتٖيُ   Ведь Аллах - Податель надела“ القُْوَّ

[пропитания], Обладатель силы, Мощныи ” и 
(Коран, 11:16):  َرِزْقُها ِ َّةٍ فِٖ الْاَرْضِ اِلاَّ علََ الٰلّه  Нет на“ وَمَا مِنْ دََٓاب
земле ни единого живого создания, которое Аллах 



29                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

не обеспечил бы пропитанием”, - пропитание 
неожиданным образом будет дано для 
продолжения жизни, ибо это обязательство 
Всевышнего. 

Да, пропитание, средства к существованию 
бывают двух видов: 

Первыи  вид – это деи ствительно средства к 
существованию, благодаря которым продолжается 
жизнь. Как видно из этого аята, данныи  вид 
гарантирован Всевышним. Если бы не 
злоупотребления человека, эти необходимые 
средства он, несомненно, сможет наи ти, не 
вынуждая себя жертвовать ни верои , ни 
порядочностью, ни честью. 

Второи  вид – это мнимые средства к жизни, когда 
– из-за злоупотреблении  – второстепенные 
потребности переходят в разряд первостепенных, 
от которых из-за привычки уже невозможно 
отказаться. Так вот, из-за того, что эти средства не 
входят в разряд обязательств Всевышнего, они, 
особенно в нынешнее время, обходятся очень 
дорого. Сначала жертвуя достоинством и принимая 
унижение, инои  раз опускаясь до состояния 
нищенства, целуя ноги низких людеи , а иногда 
жертвуя духовными ценностями своеи  веры, 



30                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

являющимися светом вечнои  жизни, такои  человек 
обретает злосчастные, не приносящие добра вещи. 

А также в данное время - бедности и нужды - 
огорчение, возникающее у человека, если у него 
есть совесть, из-за сострадания к нуждающимся и 
голодающим, портит его удовольствие, полученное 
от средств, приобретенных незаконным путем. В 
это необычное время следует воздерживаться от 
сомнительных вещеи , используя их только в случае 
настоятельнои  необходимости. Ибо, как сказано: َّاِن

رُ بِقَدْرِهَا   ورَةَ تقَُدَّ ُ  запретное можно употребить лишь –   ,  الضََّّ

по краи неи  необходимости, и только. Да, человек, 
оказавшии ся в безвыходном положении, не может 
досыта есть недозволенное к употреблению 
(харам) мясо, но может съесть лишь столько, чтобы 
не умереть. А также невозможно с наслаждением 
продолжать есть на глазах у сотен голодных людеи . 

Один случаи , подтверждающии , что бережливость 
является причинои  достоинства и совершенства. 

Однажды Хатем Таи, известныи  на весь мир своеи  
щедростью, устроил большои  пир. Раздав своим 
гостям много подарков, он вышел на прогулку по 
пустыне и увидел там бедного старика, 
взвалившего на себя вязанку колючего хвороста, 
которыи  ранил его спину. Хатем обратился к нему: 
“Хатем Таи устроил пир с раздачеи  подарков. Ты 



31                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

тоже иди туда: вместо вязанки хвороста в пять 
курушеи  получишь пятьсот курушеи ”. 

Тот экономныи  старик ответил ему: “Я с 
достоинством несу свою колючую ношу и не хочу 
быть обязанным Хатему Таи”. 

Позже, когда у Хатема Таи спросили: “Кого ты 
нашел самоотверженнее, достои нее себя?”, – он 
ответил: “Экономного старика, повстречавшегося 
мне в пустыне, я нашел достои нее, великодушнее 
себя”. 

ПЯТЫЙ ПУНКТ. Всевышнии , от Своеи  
совершеннои  щедрости, дает вкусить наслаждение 
от Своих благ и самому бедному человеку, и самому 
богатому; и нищему, и царю. Да, если человек беден, 
голоден и вынужден экономить, то наслаждение, 
испытываемое им от черствого кусочка черного 
хлеба, полнее, нежели наслаждение, полученное 
царем или богачем от самого  вкусного пирожного, 
съеденного неохотно из-за излишества и 
пресыщения. 

Удивительно, что некоторые расточители 
обвиняют таких экономных людеи  в скупости. Нет 
же! Экономия и бережливость – это достоинство и 
великодушие, а скупость и униженность – это 
внутренняя сторона внешнего великодушия 
расточительных людеи . Вот один подтверждающии  



32                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

эту истину случаи , произошедшии  в год написания 
этои  брошюры в г. Испарте в моем доме. 

Вопреки принципу моеи  жизни [не брать 
подарки], один из моих учеников настоятельно 
просил, чтобы я принял около трех килограммов 
(2,5 окка6) меда. И сколько бы я ни отказывался, 
говоря ему о своем принципе, он не отставал. В 
конце концов, чтобы угостить своих трех учеников, 
и чтобы они экономно, в течение тридцати-сорока 
днеи , могли воспользоваться этим медом во время 
благословенных месяцев Шабан и Рамадан, и чтобы 
и принесшии  мед заслужил награду (саваб), и 
чтобы мои ученики не остались без сладкого, я 
вынужден был сказать им: “Примите”. И у меня 
было около одного килограмма меда. Хотя мои 
товарищи и были добросовестными и ценили 
бережливость, но, как бы то ни было, угождая друг 
другу, каждыи  из них стремился угостить другого 
(что, с однои  стороны, является высоким 
качеством), отчего они забыли о бережливости и за 
три вечера съели три килограмма меда. Я, смеясь, 
сказал им: 

“Я хотел угощать вас этим медом тридцать-сорок 
днеи , а вы тридцать днеи  сократили до трех. На 
здоровье!” Однако свои  килограмм меда я 

 

6 Окка – старая турецкая мера веса, равная 1, 28 кг - примеч. перевод. 



33                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

расходовал бережливо. И весь Шабан и Рамадан я и 
сам ел и, хвала Аллаху, во время разговения угощал 
по однои  ложке7 каждого из моих товарищеи , и это 
стало источником значительного воздаяния 
(саваб). 

Видевшие это, возможно, восприняли мои  
поступок как скупость, а поступки моих братьев, 
совершенные за три вечера, – как великодушие. 
Однако, с точки зрения истины, мы увидели, что во 
внешнеи  скупости скрыто высокое достоинство, 
большая польза и великая награда (саваб). А то 
“великодушие”, расточительство, если бы его не 
остановили, привело бы к еще худшему, чем 
скупость, состоянию наподобие нищенства и 
жадного ожидания подачек от других. 

ШЕСТОЙ ПУНКТ. Есть большая разница между 
бережливостью и скупостью. Например, 
скромность – похвальная черта характера, которая 
внешне сходна, но, по сути, отлична от раболепия, 
являющегося дурнои  чертои . И степенность 
является похвальнои  чертои  характера, внешне 
сходнои , но, по сути, отличнои  от дурного качества 
– высокомерия. Так что бережливость – это 
качество, присущее высокои  нравственности 
Пророка и одна из основ мудрого Божественного 

 

7 Т.е. по однои  большои  чаи нои  ложке - примеч. авт. 



34                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

порядка во вселеннои . Она не имеет никакого 
отношения к скупости, этои  смеси недостатка, 
жадности и ненасытности. Скупость лишь внешнее 
сходна с бережливостью. Вот один случаи , 
подтверждающии  эту истину. 

Абдуллах ибн Омар [Абадиле-и cеб’а], один из семи 
известных сахабов, самыи  знатныи  и старшии  сын 
Праведного халифа Омара Фарука и один из 
наиболее выдающихся ученых-сахабов, на рынке 
при покупке товара, ради бережливости и для 
сохранения доверия и честности, являющихся 
основои  торговли, вступил в ожесточенныи  спор 
из-за сорока пиастров. Один из сахабов, увидевшии  
это, восприняв этот спор сына халифа Омара из-за 
сорока пиастров как поразительную скупость, 
решил пои ти за ним, чтобы понять его поступок. Он 
увидел, как Абдуллах вошел в свои  дом. Около 
двереи  он встретил бедняка и немного задержался 
около него. Затем он вышел из другои  двери дома и, 
увидев еще одного бедняка, ненадолго задержался 
и возле него, после чего ушел. Это привлекло 
внимание сахаба, издали наблюдавшего за ним. Он 
подошел к беднякам и спросил у них: “Возле вас 
останавливался имам, что он делал?” 

Каждыи  из них ответил: “Он дал мне золотую 
монету”. 



35                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

Сахаб подумал: “Фасубханаллах! На рынке из-за 
сорока пиастров он устраивает такои  спор, а затем, 
около своего дома незаметно для других, с полным 
согласием нафса, абсолютно спокои но отдает 
двести курушеи ”. Он пошел к Абдуллаху ибн Омару 
и обратился к нему: 

“О имам! Разъясни мне это: на базаре ты поступил 
так, а у себя дома иначе?” 

В ответ Абдуллах ибн Омар сказал: “Мои  поступок 
на рынке исходит от бережливости, 
благоразумности, для сохранения доверия и 
честности, являющихся душои , основои  торговли; и 
это не скупость. А поступок у моего дома исходит от 
милосердия и совершенства души. Не является 
скупостью первыи  поступок, и расточительством – 
второи ”. 

Имам Азам Абу Ханифа, указывая на этот смысл, 

сказал:   ِاف افَ فِٖ الخَْيِْْ كََمَ لَا خَيَْْ فِٖ الْاِسَْْ  То есть: “Подобно لَا اِسَْْ

тому, как в добре, благодеянии (но для 
заслуживающих его) нет расточительства, так и в 
расточительстве нет добра”. 

СЕДЬМОЙ ПУНКТ. Расточительство порождает 
жадность, а жадность приводит к трем результатам: 

Первый – это неудовлетворенность, которая 
отбивает желание трудиться, вместо 



36                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

благодарности заставляет жаловаться и приводит к 
лени. Человек, не удовлетворяясь дозволенным 
(халяль), небольшим имуществом8, ищет 
незаконную, легкую, наживу и на этом пути 
жертвует своеи  честью и достоинством. 

Второи  результат жадности – разочарование и 
потери. Человек не достигает своеи  намеченнои  
цели и, встречая холодное отношение людеи , 
лишается облегчении  и помощи, подтверждая 
смысл пословицы:  ٌِْاَلحَْرٖيصُ خَائِبٌ خَاس “Жадность – 

причина потерь и лишении ”. 

Влияние жадности и удовлетворенности широко 
проявляется в мире живых создании . Например, 
естественная удовлетворенность деревьев, 
нуждающихся в питании, направляет их пищу к 
ним, тогда как животные, с жадностью 
устремляющиеся за пищеи , получают ее с трудом и 
в недостаточном количестве, что свидетельствует о 
большом вреде жадности и великои  пользе 
умеренности, удовлетворенности. 

А также удовлетворенное состояние всех слабых 
детенышеи  живых создании  обеспечивает их из 

 

8 Из-за небережливости число потребителеи  растет, а число 
производителеи  уменьшается. Все начинают полагаться на государство, 
и тогда производство, торговля и сельское хозяи ство, являющиеся 
основои  общественнои  жизни, приходят в упадок, жители этого 
государства беднеют и отстают в развитии - примеч. авт. 



37                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

неожиданных источников такои  нежнои  пищеи , 
как молоко, а жадность, с которои  набрасываются 
на свою пищу хищные звери, дает им 
недостаточную и нечистую пищу, что очевидно 
подтверждает наши доводы. 

А также удовлетворенное состояние тучных рыб 
становится источником их совершеннои  пищи, и 
напротив, смышленые животные, как лисы и 
обезьяны, с жадностью гоняющиеся за 
пропитанием, недополучая его, остаются худыми, 
что опять же говорит о том, насколько хлопотна 
жадность и насколько легка удовлетворенность. 

Сравним, как добывают средства к существованию 
евреи ская нация и жители пустынь (бедуины). 
Неумеренность, хитрость, ростовщичество у 
первых, что выходит за рамки дозволенного 
Божественными законами и приводит нацию к 
унижению и бедности. И напротив, 
удовлетворенное состояние жителеи  пустынь 
(бедуинов), дающее обрести им достаточные 
средства для жизни и достои ное проживание. Это 
сравнение еще раз подтверждает наши 
вышеупомянутые доводы. 



38                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

А также бедность многих ученых9 и писателеи 10, 
исходящая по причине неумеренности из-за их ума, 
и обогащение недалеких и неспособных людеи  из-
за их естественного состояния удовлетворенности 
твердо свидетельствует о том, что дозволенные 
(халяль) средства к жизни приходят в зависимости 
от слабости и нужды, а не от силы и воли, и даже 
обратно пропорционально им. Ибо по мере 
возрастания у детеи  силы и воли источники 
питания уменьшается, удаляется и затрудняется 
добыча его. По смыслу хадиса:  اَلقْنَاَعةَُ كَنٌْْ لَا يفَْنه  , – 

умеренность, удовлетворенность имеющимся, 
является сокровищницеи  благих средств к жизни и 
жизненного благополучия, а жадность – 
источником потерь и нужды. 

 

9 У известного своим умом визиря одного из справедливых 
правителеи  Ирана Нуширевана Адиля, ученого Бузург-Михра, как-то 
спросили: “Почему ученые видны у двереи  правителеи , а правителеи  не 
видно у двереи  ученых? Между тем знание выше власти”. Он ответил: 
“От знания ученых и от невежества правителеи ”. Т.е. правители от своего 
невежества не знают цену знаниям, чтобы идти к дверям ученых и 
искать знания. Ученые же благодаря знаниям знают цену и 
материальных благ и ищут их у двереи  правителеи . Таким образом, 
Бузург-Михр вежливо ответил на вопрос, в тонкои  форме истолковывая 
неумеренность ученых, проявившуюся из-за их ума и ставшую 
причинои  их бедности и униженности - примеч. Хусрева. 

10 Факт, подтверждающии  это: во Франции писателям выдают 
удостоверение нищенства за то, что они хорошо попрошаи ничают - 
примеч. Сулеи мана Рушту. 



39                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

Третий результат. Жадность (неумеренность) 
разрушает искренность и наносит вред делам, 
касающимся вечнои  жизни. Ведь богобоязненныи  
человек, если он не умерен, желает внимания со 
стороны людеи . А жаждущии  людского внимания 
не сможет обрести полную искренность [по 
отношению к Создателю]. Этот вывод очень важен 
и требует внимания. 

Одним словом, расточительство приводит к 
неудовлетворенности, которая отбивает желание 
трудиться, приводит к лени и заставляет постоянно 
жаловаться на жизнь.11 А также разрушает 
искренность и приводит к лицемерию. И к тому же 
роняет достоинство, открывая путь к 
попрошаи ничеству. 

А бережливость приводит к умеренности, 
удовлетворенности. По смыслу хадиса:  ْعَزَّ مَنْ قنَعََ ذَلَّ مَن

 Довольствующии ся [тем, что имеется] сохранит“ طَمَعَ 

достоинство, расточитель же подвергнется 
унижению”, - удовлетворенность сохраняет 
достоинство, а также воодушевляет и побуждает к 
труду. Например, человек поработал один день. 

 

11 Да, с каким расточительным человеком ни встретишься, 
услышишь от него жалобы. Каким бы богатым он ни был, все равно его 
язык выражает неудовлетворе нность. Если же встретишься с бедным 
человеком, но довольствующимся тем, что имеет, услышишь от него 
благодарность Всевышнему - примеч. авт. 



40                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

Довольствуясь небольшои  платои  за труд, 
полученнои  вечером, на другои  день он вновь 
пои дет работать. Расточитель же, не довольствуясь 
малым, на другои  день уже не будет работать, а если 
и будет, то без желания. К тому же 
удовлетворенность, исходящая от бережливости, 
открывает двери благодарности, закрывая двери 
жалоб. В своеи  жизни такои  человек всегда будет 
благодарным. Довольствующии ся тем, что имеет, 
независим от людеи  и не заискивает перед ними. 
Это откроет двери искренности и закроет двери 
лицемерию. 

Однажды я увидел ужасающии  вред 
бесхозяи ственности и расточительства в широком 
масштабе, а именно: девять лет назад я побывал в 
одном благословенном городе. Из-за зимы я не смог 
увидеть, чем живет этот город. Местныи  муфтии , 
ныне покои ныи , да будет милостив к нему Аллах, 
несколько раз мне сказал: “Наши жители бедны”. 
Эти слова вызвали у меня сочувствие. На 
протяжении следующих пяти-шести лет я все время 
жалел жителеи  этого города. 

Спустя восемь лет, летом, я вновь побывал в этом 
городе. Взглянув на его сады, я вспомнил слова 
покои ного муфтия. “Фасубханаллах! – удивился я, – 
урожаи  этих садов намного превышает 



41                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

потребности города. Его жители должны быть 
очень богатыми”. Благодаря напоминанию однои  
истины, которая не обманывала меня и являлась 
моим путеводителем в постижении истин, я понял, 
что из-за бесхозяи ственности и расточительства 
благодать (баракят) ушла, отчего, несмотря на 
такие богатства города, тот покои ныи  муфтии  
говорил: “Наши жители бедны”. Да, подобно тому, 
как отчисление закята (в пользу нуждающихся) и 
соблюдение бережливости является испытанным 
средством благодати и изобилия в имуществе, так 
и расточительство и невыплата закята становится 
причинои  ухода благодати, что подтверждают 
многочисленные факты из жизни. 

Знаменитыи  гении  Абу Али ибн Сина, являющии ся 
Платоном для ученых Ислама, шеи хом 
врачевателеи  и учителем философов, лишь с точки 
зрения медицины истолковывая этот аят Корана 
بوُا وَ لَا تسُِْْفوُا  :(7:31)  Ешьте и пеи те, но не“    كُُُوا وَ اشَْْ

расточительствуи те”, – сказал следующее: 
عًا۞وَ حُسْنُ القَْوْلِ فٖٖ قصَِْْ الْكََلَمِ  بَّ فٖٖ البَْيْتيَِْ جََْ عْتُ الطِٰ   جَََ

ضَامِ  فَاءُ فِٖ اْلِانِْْ نَّبْ وَ الشِٰ ۞تَََ  فقَلَِلْٰ اِنْ اَكَُْتَ وَ بعَْدَ اَكٍْْ

عَامِ  عَامِ عَلَ الطَّ  وَ ليَْسَ علََ النُّفُوسِ اَشَدُّ حَالًا۞مِنْ اِدْخَالِ الطَّ

т. е.: “Знания медицины я вбираю в две строки. 
Слова прекрасны своеи  краткостью. Когда ешь, ешь 



42                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

мало. После еды не ешь в течение четырех-пяти 
часов. Исцеление в переваривании, т.е. ешь так, 
чтобы пища легко переваривалась. Самое трудное и 
утомительное состояние для нафса и желудка – это 
употребление пищи поверх пищи”12. 

َّكَ اَنتَْ العَْلٖيُ الحَْكٖيُ  ِٓا اِن َّمْتَنَ ا علَ ِٓا اِلٰاه مه انكََ لاه عِلَِْ لنَه بْحه  س ُ

"Хвала Тебе! Мы знаем только то, чему Ты нас 
научил. Поистине, Ты –Знающии , Мудрыи ". (Коран, 
2:32) 

Одно необыкновенное и поучительное 
совпадение: 

Вместе с тем, что эта брошюра о бережливости 
была переписана в различных местах и с разных 
экземпляров шестью переписчиками, трое из 
которых были новичками, в переписанных 
экземплярах (написанных разными почерками, 
находясь вдали друг от друга и не задумываясь о 
буквах), в каждом из них, буква “алиф”, не считая 
молитвы, совпадает на числе пятьдесят один, а 
вместе с молитвои  – на числе пятьдесят три. К тому 
же время написания и последующеи  переписки 
этои  брошюры совпадает по румскому календарю с 

 

12 Т.е. самое вредное для организма – это употребление еды без 
перерыва между ее приемами (четыре-пять часов), или же ради 
удовольствия непрерывное заполнение желудка разнороднои  пищеи  - 
примеч. авт. 



43                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

пятьдесят первым годом, а по арабскому – с 
пятьдесят третьим, что, несомненно, не может быть 
случаи ностью. Это своего рода знак того, что 
благодать, заключенная в бережливости, 
проявилась в степени чуда (карамата), и этот год 
достоин называться “годом бережливости”. 

Да, по истечении двух лет это чудо бережливости 
было подтверждено вынужденным соблюдением 
бережливости всем человеческим родом и каждым 
человеком в отдельности из-за повсеместного 
голода, разрухи и расточительства, которые 
повлекла за собои  Вторая мировая вои на. 

*   *   * 
22 письмо 2 часть 

مِلُ  َّةٍ لَا تََْ ةِ المَْتٖيُ۞وَكََيَِنْٰ مِنْ دَاب اقُ ذُو القُْوَّ زَّ كُُْ  اِنَّ الٰلَّ هُوَ الرَّ رِزْقهََا اَلُله يرَْزُقهَُا وَاِيََّّ

مِيعُ العَْلٖيُ   وَ هُوَ السَّ

“Воистину, Аллах - Податель Надела, Обладатель 
Могущества, Сильныи !” (Коран, 51:58). “Сколько 
животных, которые не приносят себе пропитания, 
— Аллах питает их и вас...” (Коран, 29:60). 

О верующии  человек! Чуть раньше ты понял, 
насколько вреднои  является вражда. И пои ми, что 
такои  же, как вражда, самои  страшнои  и вреднои  
болезнью для жизни ислама является и жадность 
(алчность, неумеренность). Жадность порождает 



44                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

разочарование, является недугом и низостью, 
приводит к лишениям и нищете. Да, униженность и 
бедность евреи скои  нации, которая с большеи  
жадностью, чем другие народы, набрасывается на сеи  
мир, является убедительным доказательством 
данного заключения. Да, жадность проявляет свое 
отрицательное воздеи ствие в мире живых существ, 
начиная от самого какого-нибудь широкого круга и 
до самого мелкого индивидуума. Смиренная же 
мольба о пище, с упованием на Божью милость, 
напротив, достигает положительного результата. 
Так, плодоносящие деревья и растения, 
обладающие своеобразнои  жизнью и нуждающиеся 
в питании, смиренно и довольствуясь тем, что есть, 
стоят на своих местах, не проявляют алчности, 
отчего средства питания сами устремляются к ним. И 
взращивают намного больше потомства, чем 
животные. А животные, жадно гоняясь в поисках 
пищи, добывают ее с большими трудностями и в 
недостаточном количестве. К тому же то 
обстоятельство, что чистая, идеальная и нежная 
пища детенышеи , которые в царстве животных 
своим своеобразным языком слабости и бес-
помощности уповают на Божью милость, выдается 
из сокровищницы милости; и незаконная, добытая 
с большими трудностями и мерзостная пища 
хищных животных, на которую они жадно 



45                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

нападают, указывают на то, что жадность 
порождает нужду, а смиренность, упование на 
Всемогущего и удовлетворенность притягивают 
Божью милость. 

В человеческом же роде наиболее жадно 
вцепившеи ся в богатства сего мира и ревностно 
связаннои  с мирскои  жизнью является евреи ская 
нация. Унижение и нищета, убии ства и измена, 
которым она подвергалась со стороны многих 
народов из-за недозволенно и с большими 
трудностями нажитого состояния - посредством 
ростовщичества, - пользы от которого еи  самои  
немного (лишь накоплено), свидетельствует о том, 
что жадность приводит к унижениям и потерям. 

Существует так много случаев, показывающих, как 
жадныи  человек постоянно терпит убыток, что 
изречение:  ٌِْاَلحَْريِصُ خَائِبٌ خَاس “Жадный (человек) 

является несчастным, несущим потери”, - стало 
пословицеи . Раз так, если ты очень любишь 
богатство, желаи  его не руководствуясь алчностью, 
а смиренно. 

Довольствующиеся тем, что есть, и жадные люди 
походят на двух людеи , которые заходят в большую 
гостиную одного великого господина. Один из них 
думает про себя: "Пусть хотя бы примет меня; если 
я избавлюсь от холода на дворе, мне достаточно. 



46                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

Если мне дадут место даже в самом низу, это будет 
милостью". Другои  же человек, как будто у него 
есть какое-то право и словно все должны чтить его, 
высокомерно скажет: "Мне должны дать самое 
почетное место". Он заи дет с этим стремлением, 
польстится на высокие места, захочет устремиться 
к ним. Однако хозяин гостинои , вернув его обратно, 
посадит внизу. И когда ему нужно поблагодарить 
хозяина гостинои , он вместо этого злится про себя. 
Не благодарит, а, напротив, критикует его. Хозяин 
же гостинои  проявляет к нему холодное 
отношение. 

Первыи  человек скромно заходит, желая сесть на 
самые нижние места. Эта скромность приходится 
по душе хозяину гостинои , и он говорит: 
“Пожалуи те на более почетные места”. И гость все 
больше и больше становится благодарным хозяину, 
и растет его довольство. 

Так вот, наш мир - это некая гостиная Милостивого 
Господа, а поверхность земли является некои  
скатертью милости. Уровень же достатка и бо-
гатства - это как те места в примере... 

Даже в самых простых делах каждыи  может 
почувствовать отрицательное влияние жадности. 

Например, когда попрошаи ничают два нищих, 
любои  человек испытывает антипатию и 



47                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

нежелание подать милостыню тому из них, кто 
просит жадно, настои чиво; а к другому же, 
скромному нищему, почувствует в своем сердце 
жалость и желание помочь ему. 

И например, ночью у тебя пропал сон. Если ты 
захочешь уснуть и отнесешься к этому спокои но, ты 
сможешь уснуть. Если же жадно пожелаешь уснуть 
и будешь думать: “Скорее бы уснуть!” - то ты вовсе 
лишишься сна. 

И еще, к примеру, ты жадно, с нетерпением будешь 
ожидать кого-нибудь ради какого-то важного дела. 
Нервничая и выходя из себя: “До сих пор не 
пришел!”- ты в конце концов потеряешь терпение, 
встанешь и уи дешь. Через минуту тот человек 
придет, но такое важное для тебя дело уже будет 
упущено. 

Секрет данных явлении  заключается в 
следующем: подобно тому, как наличие буханки 
хлеба поочередно требует наличия поля, гумна, 
мельницы, пекарни, так и в последовательности 
явлении  существует некая постепенно 
проявляющаяся мудрость. По причине 
нетерпеливости человек не совершает 
последовательного продвижения к цели, отчего он 
не станет соблюдать очередность своеобразных 
ступенеи , существующую в тех упорядоченных 



48                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

явлениях: он или перепрыгнет и упадет, или же 
пропустит одну из ступенеи , не достигнув цели... 

О опьяненные заботами о житье и алчностью к 
сему миру! Несмотря на то, что жадность 
настолько вредна и злополучна, как можете вы, 
повинуясь ей, совершать такие неблаговидные 
поступки; и, не разбирая, что дозволено (халялъ), а 
что запрещено (харам), хватать все, что попадает 
вам под руки; и жертвовать многим, что явилось бы 
для вас необходимым в Ахирате; и даже из-за 
жадности не давать милостыню (закят), 
являющуюся одним из важнейших столпов ислама?.. 
Между тем выплаченный закят приносит благо и 
отводит беды. Из рук не дающего эту милостыню 
непременно ускользнет часть имущества размером 
с закят: или напрасно истратит, или же лишится 
ее из-за постигшего несчастья. 

На пятом году Первои  мировои  вои ны в одном 
необычном сне я увидел: 

У меня спросили: 

— Отчего постигли мусульман этот голод, это 
лишение имущества, эти физические тяготы? 

Я ответил: 



49                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

— Всевышнии  заповедал нам, чтобы мы 
десятую13 или же сороковую14 часть от дарованного 
Им же имущества жертвовали в пользу бедняков, 
чтобы Он дал нам возможность их (бедняков) 
молитвами снискать Его благословение и хранить 
от вражды и зависти. Мы же, поскупившись, не 
выполнили эту заповедь. Всевышнии  забрал у нас 
этот утаенныи  нами закят: из сорока – тридцать 
частеи , из десяти - восемь. 

И еще повелел нам ежегодно, всего лишь один 
месяц, совершать голодание (пост), заключающее в 
себе семьдесят мудростеи . Мы же пожалели себя, не 
стали совершать это временное и приятное 
голодание. Всевышнии  в наказание за это 
принудительно в течение пяти лет заставил нас 
соблюдать своеобразныи  пост, заключающии  в себе 
семьдесят разных видов несчастии . 

И еще повелел, чтобы мы всего лишь один из 
двадцати четырех часов отдавали приятному и 
высокому, святому и полезному Божественному 
служению. Мы же, поленившись, не стали 
совершать намаз, эту молитву. Смешав этот один-

 

13 То есть от такои  собственности, как ежегодно собираемая пшеница, 
выплачивается одна десятая часть в качестве закята – примеч. авт. 

14 То есть из сорока частеи  имущества, дарованного Аллахом и 
увеличивающегося каждыи   год (торговая прибыль, поголовье скота) 
выплачивается по меньшеи  мере десять – примеч. авт. 



50                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

единственныи  час с другими, потеряли его. Все-
вышнии  в качестве расплаты  заставил нас в 
течение пяти лет военными обучениями, 
предписаниями и суетои  совершить своего рода 
намаз. 

Затем я очнулся, задумался и понял, что этот сон 
содержит в себе одну очень важную истину. Как 
доказано и разъяснено в "Двадцать пятом Слове", в 
теме, где идет сопоставление законов цивилизации 
с предписаниями Корана, источником всех 
безнравственных поступков и беспорядков в жизни 
человеческого общества являются две фразы. 

Первая: “Мне-то что, если другой помрет с 
голоду, когда я сыт”. 

Вторая: “Ты трудись, а я буду есть”. 

Тем, что служит опорои  для этих двух фраз, 
является ростовщичество и неуплата закята. 
Единственный способ излечить эти две 
страшные болезни общества - это закят в виде 
всеобщего правила и запрещение процентов. 

К тому же наиважнеи шеи  основои  для 
благополучнои  жизни (не только отдельных людеи  
и обществ, но и всего человечества) и даже наиваж-
неи шеи  основои  для продолжения жизни 
человеческого общества является закят. Ибо в 
человеческом обществе существует два класса: 



51                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

класс богатых и бедных. Тем, что обеспечит 
оказание благодеяния и благосклонное отношение 
богатого класса к неимущему, а также уважение 
бедных по отношению к богатым, является закят. 
Иначе сверху на головы простого народа снизои дет 
насилие и гнет, а у низов возникнет к богатым не-
довольство и злоба. И эти два класса человеческого 
общества будут находиться в постояннои  борьбе, в 
постоянном конфликте друг с другом. Со временем, 
как это произошло в России, начнется их 
противоборство в виде борьбы труда и капитала... 

О великодушные и совестливые, о щедрые и 
благодетельные люди! 

Если благотворительность, благодеяния не будут 
совершаться во имя закята, то они могут оказаться 
напрасными или будут иметь три изъяна. Дело в 
том, что, жертвуя не во имя Аллаха, ты словно 
укоряешь несчастного бедняка, оставляя его в 
плену чувства обязанности, и лишаешься его 
благословеннои  молитвы; и, несмотря на то, что ты, 
по сути, являешься своеобразным служащим, 
распределяющим богатства Всевышнего между Его 
рабами, считая себя хозяином этих богатств, про-
являешь неблагодарность к Божьеи  милости. Если 
же будешь совершать благотворительность во имя 
закята, из-за того, что ты жертвуешь во имя Ал-



52                 О БЕРЕЖЛИВОСТИ 
 
 

лаха, ты заслуживаешь некое вознаграждение 
(саваб) и проявляешь благодарность к Всевышнему 
за Его богатства. По тои  причине, что тот неимущии  
человек не вынужден льстить тебе, его чувство 
собственного достоинства не будет ущемлено и его 
молитва относительно тебя будет благословлена 
Аллахом. И что же лучше? Обрести такие изъяны, 
как лицемерие и дурная слава, лесть и унижение, 
давая подаяние в размере закята (или даже больше 
этого) и совершая другие виды 
благотворительности не во имя Божественного 
закона? Или заслужить Божье вознаграждение 

(саваб), достичь искренности и снискать благосло-
венную молитву, выполнив обязательное 
предписание ислама – закят?.. 



53                   О Благодарности 
 
 

Пятая Тема, являющаяся Пятои  Брошюрои  
О Благодарности 

حٖيِ  نِ الرَّ حْْه ِ الرَّ  ۞بِسْمِ الٰلّه

مْدِهِ  بِٰحُ بَِِ ءٍ اِلاَّ يسُ َ  وَ اِنْ مِنْ شََْ

Прекрасно Излагающии  Коран многократно 
повторяя в таких аятах, как 

اكِرٖينَ  نَجْزىِ الشَّ  ۞اَفلََا يشَْكُرُونَ۞اَفلََا يشَْكُرُونَ۞وَس َ

اكِرٖينَ  َ فاَعْبُدْ وَ كُنْ مِنَ الشَّ ٰ  لئَِِْ شَكَرْتُُْ لَاَزٖيدَنَّكُُْ۞بلَِ اللّه

“Неужели они не будут благодарны?”, “Неужели 
они не будут благодарны?” (Коран, 36:35,73), “...и 
воздадим Мы благодарным” (Коран, 3:145), “А если 
будете неблагодарны, то ведь наказание Мое  
сурово” (Коран, 14:7), “А потому Аллаху поклоняи ся 
и будь средь тех, кто благодарен” (Коран, 39:66), 
показывает, что самое важное деяние, которое 
желает Милостивыи  Создатель от своего раба, это 
благодарность. В Коране – Мудром Различителе 
(истины от лжи) – Он весьма убедительно 
призывает к благодарности и выражением ِلَآِء  فبَِاَىِٰ اه

بََنِ   Какое же из благ Господа вашего вы“ رَبِكُُٰاَ تكَُذِٰ
считаете ложью” из суры “Рахман” (“Милостивыи ”) 
показывает, что неблагодарность – это некое 
отвержение и отрицание благ. 



54                   О Благодарности 
 
 

Он сурово и в некотором роде устрашающе 
тридцать один раз предостерегает этим аятом. И 
показывает, что неблагодарность является неким 
отвержением и отрицанием. 

Да, подобно тому, как Мудрыи  Коран указывает на 
благодарность как на результат сотворения, точно 
так же и эта вселенная, которая является Великим 
Кораном, показывает, что самым важным 
результатом сотворения миров является 
благодарность. Потому что, если обратить 
внимание на вселенную, станет заметно, что 
формирование вселеннои  происходит в виде 
порождения благодарности, где каждая вещь в 
некоторои  степени обращена к благодарности и к 
неи  устремлена. Словно на этом древе Его творении  
самым важным плодом является благодарность. И 
самои  лучшеи  продукциеи , производимои  этои  
фабрикои  вселеннои , является благодарность. 

Потому что в мироздании мы видим, как все сущее 
было сформировано в виде некого круга, а внутри, 
в образе центральнои  его точки, сотворена жизнь. 
И все сущее обращено к жизни, служит жизни и 
доставляет все необходимое для жизни. Значит, Тот, 
Кто создал вселенную, избирает в неи  эту жизнь. 

Затем мы видим, что, сотворив одушевленные 
миры в виде некоего круга, в центральнои  его точке 



55                   О Благодарности 
 
 

помещает человека. И словно цели, которые 
ожидаются от живых существ, концентрируются в 
нем; собрав вокруг него все живые существа, делает 
их для человека служащими и подчиненными, а 
самого человека назначает правителем для них. 
Значит, Славныи  Создатель из всех живых творении  
избирает человека и во вселеннои  тоже избирает 
его. 

Затем мы видим, что мир людеи , а пожалуи , и мир 
животных тоже, формируется в образе некого 
круга; и в центральнои  его точке установлено 
пропитание. И весь человеческии  род, и даже 
животных, обратив во влюбленных в пропитание, 
сделал подчиненными и служащими пропитанию. 
И пропитание повелевает ими. 

А пропитание тоже сделал настолько обширнои  
сокровищницеи , что оно содержит в себе 
бесчисленные блага. И даже для того, чтобы из 
многих видов пищи попробовать вкусы только 
лишь одного вида, на языке, под так называемым 
ощущением вкуса, установил очень тонкие 
духовные измерители, количество которых равно 
числу всего съестного. Значит, во вселеннои  самая 
удивительная, самая богатая, самая 
необыкновенная, самая сладкая, самая 



56                   О Благодарности 
 
 

содержательная и самая необычаи ная истина 
содержится в пропитании. 

Теперь мы видим, что подобно тому, как все сущее 
собралось вокруг пропитания и обращено к нему, 
точно так же и пропитание всеми своими 
духовными и материальными сортами, и своими 
состояниями, и языками существует с 
благодарностью и с благодарностью появляется, 
прививает благодарность и показывает 
благодарность. Потому что аппетит и нужда в 
пропитании являются неким видом естественнои  
благодарности. А также наслаждение и 
удовольствие являются такои  некои  неосознаннои  
благодарностью, что и у всех животных эта 
благодарность существует. И только лишь человек 
своим заблуждением и неверием изменяет суть 
этои  естественнои  благодарности, уходит от 
благодарности к многобожию. 

К тому же очень красивые изысканные образы, 
весьма прекрасные запахи, чрезвычаи но 
прелестные вкусы, содержащиеся во благах 
пропитания, являются приглашающими к 
благодарности. Приглашают живые существа к 
радости, с торжеством ведут их к некоему образу 
почтения и удовлетворения и побуждают их 
выразить некую духовную благодарность. А также 



57                   О Благодарности 
 
 

привлекают взгляды обладателеи  разума к 
внимательности и побуждают их к одобрению. И 
подталкивают их к уважению благ. А также с этим 
языком и деи ствиями направляют их к 
благодарности, побуждают их благодарить. И 
наслаждают их самои  высокои  и сладостнои  
усладои  и радостью, находящеи ся в благодарности. 
То есть показывают, что эти вкусные пропитания и 
блага, одновременно с коротким и временным 
внешним наслаждением, с благодарностью 
становятся причинои  накоплении  благоволения 
Милостивого Господа, содержащего некие 
постоянные истинные, бесконечные наслаждения 
и радости. То есть, побуждая осмыслять бесконечно 
насладительные благоволения сокровищниц 
милости Щедрого Хозяина, еще и в этом мире даст 
духовно вкусить некую вечную радость Рая. 

Таким образом, тогда, когда пропитание, 
посредством выражения благодарности, является 
настолько драгоценнои  и богатои  сокровищницеи , 
с неблагодарностью подвергнется некоему 
бесконечному падению. 

Подобно тому, как упоминалось в “Шестом Слове”, 
в то время, когда ощущения вкуса, находящиеся на 
языке, обращены к пропитанию во имя 
Всевышнего, то есть с духовнои  обязанностью 



58                   О Благодарности 
 
 

благодарности, то тогда эти органы вкуса языка 
станут в образе благодарного смотрителя и 
восхваляющего возвышенного наблюдателя 
бесчисленных кухонь бесконечно Милостивого 
Господа. 

А если же это будет выражаться ради нафса, то 
есть, если это будет выражено без мыслеи  о 
благодарности Дарующему пропитание, то тогда те 
вкусовые ощущения языка от положения 
возвышенного наблюдателя опустятся до степени 
охранника фабрики чрева и сторожа хлева желудка. 
И подобно тому, как этот служащии  пропитания из-
за своеи  неблагодарности опустился до такои  
степени, точно так же и суть пропитания и другие 
его служители тоже будут подвержены падению. 
Так, от самого высокого положения они попадут на 
самую низкую степень. И впадут в состояние 
противника и противоречащего Мудрости 
Создателя Вселеннои . 

Мерилом благодарности является довольство, 
экономия, смиренность и удовлетворенность. 

А измерителем неблагодарности является 
жадность, расточительность, неуважение, 
употребление всего, что попадется, не задумываясь 
о том, дозволено оно или запретно. 



59                   О Благодарности 
 
 

Да, подобно тому, как жадность является 
неблагодарностью, так же она является причинои  
лишении  и поводом для унижении . И даже 
благословенныи  муравеи , которыи  является 
усердным энтузиастом общественнои  жизни, 
словно по причине своеи  жадности попадает под 
ноги и оказывается раздавленным. Потому что, не 
удовлетворяясь малым (нескольких зернышек 
пшеницы хватило бы ему на год), он, если будет 
возможно, собирает их тысячами. А вот 
благословенная пчела, от своеи  удовлетворенности 
взлетает над головами. И оттого что она 
удовлетворяется малым, по Божьему повелению 
преподносит мед людям и угощает их. 

Да, самое великое имя Святеи шего — Рахман 
(Милостивыи ), являющееся величаи шим после 
самого великого и присущего только Ему имени 
Аллах, обращено к пропитанию. И с 
благодарностью, содержащеи ся в пропитании, 
можно достичь Его. К тому же самым явным из 
определении  имени Всемилостивыи  является имя 
Раззак (Кормилец, Дающии  пропитание). 

А также у благодарности существуют 
разновидности. И из этих видов самым 
содержательным и заключающим в себе все виды 
поклонении  является намаз. 



60                   О Благодарности 
 
 

К тому же в благодарности существует некая 
чистая вера и содержится искреннее Единобожие. 
Так как человек, съевшии  яблоко и сказавшии  
“Альхамдулиллях”, этои  благодарностью 
объявляет, что это яблоко является памятным 
подарком прямо из рук Могущества и 
непосредственным даром сокровищницы Его 
Милосердия. И этим утверждением он вверяет 
всякую вещь, будь то частная или всеобщая, Его 
Божественному Могуществу. И в каждои  вещи 
познает сияния Его Милости. И он с 
благодарностью возглашает истинную веру и 
искреннее Единобожие. 

А теперь мы раскроем только одну из многих 
сторон того, насколько беспечныи  человек терпит 
ущерб непризнанием даров. 

Так вот, если человек, вкусив некое 
насладительное благо, выразит благодарность, то 
этот дар посредством тои  благодарности станет 
неким светом, явится неким вечным Раи ским 
плодом. И наслаждение, полученное от блага, с 
осмыслением того, что оно является признаком 
Благосклонности Всемилостивости Всевышнего, 
даст ему некое великое и постоянное наслаждение. 
И подобно этому направит их духовные основы, 
сути и духовные материи на возвышенные степени; 



61                   О Благодарности 
 
 

физические же их осадки и оболочки, то есть 
использованные и ставшие непригодными 
материалы, став излишними, изменяясь, 
преобразуются в исходные элементы. 

А если не выразить благодарности, тогда это 
временное наслаждение с исчезновением оставит 
печаль и страдание, и само тоже превратится в 
нечистоты. Так, благо, имеющее суть алмаза, 
превратится в уголь. С благодарностью же эти 
кончающиеся дары дадут постоянные 
наслаждения и вечные плоды. Не отмеченные же 
благодарностью блага из самых прекрасных 
превратятся в самыи  безобразныи  вид. Потому что 
на взгляд того беспечного человека исход 
пропитания – это остатки после некого временного 
наслаждения. 

Да, у пропитания есть некии  образ, достои ныи  
любви, и этот образ станет заметным только с 
благодарностью. В противном случае любовь к 
пропитанию беспечных и заблудших людеи  
является неким хищничеством. И основываясь на 
этом, пои ми, в какои  же степени терпят ущерб 
заблудшие и беспечные люди. 

Среди живых существ больше всех нуждающимся 
в разнообразном питании является человек. 
Всевышнии  создал человека в виде 



62                   О Благодарности 
 
 

содержательного зеркала всех Его Имен и чудом 
Могущества, которое обладает органами, 
взвешивающими и познающими все содержимое 
сокровищниц Его милости. И создал человека в 
образе Халифа Земли, обладающего такими 
взвешивающими чувствами, посредством которых 
он познает все изящество блестящих состоянии  
всех Его Имен. Поэтому, дав ему некие бесконечные 
потребности, сделал его нуждающимся в 
бесконечных духовных и материальных видах 
пропитания. А причинои  вознесения человека на 
самое высочаи шее положение Прекраснеи шего 
Творения – с точки зрения этои  содержательности 
– является благодарность. Если не будет 
благодарности, тогда, совершив некое самое 
великое злодеяние, он впадет в самое нижаи шее 
состояние. 

Одним словом, самыи  высшии  и возвышенныи  из 
путеи  – это путь поклонения и Божественнои  
любви. Он имеет четыре основы, самая важная из 
которых – благодарность. Так выражены эти 
четыре основы: 

“Путь бессилия гласит: четыре вещи необходимы: 

Абсолютное бессилие, Абсолютная бедность, 
Абсолютное воодушевление, Абсолютная 
благодарность, о мои  дорогои  брат”. 



63                   О Благодарности 
 
 

“О мои  Аллах! Сделаи  нас из благодарных; по 
милости Твоеи , о Наимилостивеи шии  из 
милосердных”. 

“...Пречист ты! Мы знаем только то, чему Ты нас 
научил. Воистину, Ты - Знающии , Мудрыи !” (Коран, 
2:32). 

О мои  Аллах! Благослови и приветствуи  нашего 
Господина Мухаммада, являющегося господином 
благодарных и восхваляющих, а также всю его 
семью и сподвижников! Амин. 

*   *   * 
 

 

 
 



64              
 
 

 

Наши контакты 

 

Мы всегда рады помочь Вам и 
ответить на все Ваши вопросы.  
Россия: muhammadsaid28@hotmail.com 

Беларусь: fatih_gunnar@hotmail.com 

Украина: sergeynurmikhaylov@gmail.com 

 

 

mailto:muhammadsaid28@hotmail.com
mailto:fatih_gunnar@hotmail.com
mailto:sergeynurmikhaylov@gmail.com

