
 

  



 

 

 

Bediüzzaman Said Nursi 



3 

Der Ramadan 

 

 

»Im Namen Gottes, des Erbarmers, des 

Allbarmherzigen. Es war im Monat Ramadan, in dem 

der Qur’an herabgesandt wurde, als Rechtleitung für 

die Menschen und als deutliche Zeichen für 

Rechtleitung und Unterscheidung.« (Sure 2, 185) 

Erster Abschnitt: Das Fasten im Monat Ramadan 

ist eine der ersten der fünf Säulen des Islam. Es ist 

gleichzeitig eine der markantesten Äußerungen der 

islamischen Lebensart. Das Fasten im Monat 

Ramadan birgt viele Geheimnisse in sich, welche 

sowohl den Herrschaftsanspruch Gottes des 

Gerechten, als auch das soziale Leben des 



4 

Menschen, als auch das persönliche Leben der 

Gläubigen, als auch eine Schule der Selbstdiziplin, 

als auch (eine Zeit der kraftvollen) Dankbezeigung für 

die von Allah erhaltenen Gaben.  

Im Hinblick auf den Herrschaftsanspruch Gottes des 

Gerechten ist eine der vielen Weisheiten des Fastens 

die folgende:  

Gott der Gerechte hat das Antlitz der Erde zu einer 

Tafel voller Gaben für die Menschen gemacht. Auf 

dieser Tafel bieten sich 

 

»…von Orten, von denen er dies nicht erwartet 

hatte.« (Sure 65, 3) alle erdenklichen Arten Seiner 

Gaben an. Auf diese Weise bringt Er die 

Vollkommenheit Seiner Herrschaft, Seines 

Erbarmens (Rahman) und Seiner Barmherzigkeit 

(Rahim)zum Ausdruck. Die Menschen, in Trägheit 

verfallen und von äußeren Ursachen und Wirkungen 

geblendet, übersehen entweder die Tatsache, die in 



5 

dieser Wahrheit zum Ausdruck kommt, oder 

vergessen sie manchmal sogar. Im Monat Ramadan 

indessen gleichen die Gläubigen plötzlich einer gut 

organisierten Armee. Sie alle sind dann zum 

Gastmahl des ewigen Sultans geladen und warten bis 

zur beginnenden Abenddämmerung auf die 

Aufforderung: »Bitte, greift zu!« Indem sie so ihre 

Haltung als Diener in der Anbetung Gottes erweisen, 

erwidern sie auf diese Weise die liebevolle, 

majestätische, allumfassende Barmherzigkeit mit 

einem alles umfassenden, wohlgeordneten und 

erhabenen Dienst und Anbetung. Darf man wohl jene 

Menschen, die sich diesem erhabenen Dienst, der 

Anbetung und vor dieser ehrenvollen 

Gastfreundschaft (keramet) verschließen, ihres 

menschlichen Namens für würdig erachten? 

Zweiter Abschnitt: In Anbetracht der Tatsache, 

dass das Fasten im segensreichen Monat Ramadan, 

der Dankbarkeit für die Gnadengaben Gottes des 



6 

Gerechten dient, ist eine Weisheit unter vielen 

Weisheiten die folgende: Wie bereits im 

Ersten Wort erwähnt wurde, erfordern die Speisen, 

die der Kellner aus der kaiserlichen Küche bringt, 

ihren Preis. So wie es im höchsten Grade eine Torheit 

wäre, hat man dem Kellner bereits ein Trinkgeld 

gegeben, nun zu glauben, dass diese so kostbaren 

Gnadengaben wertlos seien und den, der sie uns 

gespendet hat, nicht zu kennen. So hat auch Gott der 

Gerechte für das Menschengeschlecht zahllose 

verschiedene Gaben über die Erde ausgebreitet und 

erwartet von uns nun als Preis für Seine 

Gnadengaben unseren Dank. Die äußerlichen 

Ursachen, Dinge und Umstände dienen dabei, wie 

der Kellner, nur als Träger. Diesen Kellnern zahlen 

wir einen 

Preis, ja wir sind ihnen zu Dank verpflichtet. Unser 

Dank und Respekt geht zuweilen noch weit über das 

erforderliche Maß hinaus, während doch der Wahre 

Geber (Mun’im) aller Gaben in unendlichem Grade 



7 

mehr als alle Ursachen würdig ist, unseren Dank 

entgegen zu nehmen. Ihm zu danken bedeutet also, 

zu wissen, dass jene Gaben unmittelbar von Ihm 

kommen, ihren Wert zu schätzen wissen und dabei 

seine eigene Bedürftigkeit wahr zu nehmen.  

So ist denn das Fasten im Heiligen Monat Ramadan 

der Schlüssel zu wahrer, reiner, tiefer und 

allumfassender Dankbarkeit. Denn zu anderen 

Zeiten, wenn die meisten Menschen sich nicht gerade 

in einer Zwangslage befinden, sind sie auch kaum in 

der Lage, den Wert der vielen Gnadengaben zu 

erkennen, weil sie echten Hunger gar nicht 

verspüren. Für einen Menschen der satt ist und ganz 

besonders, wenn er reich ist, ist der Grad der Gnade 

völlig unverständlich, der sich schon allein in einem 

trockenen Stück Brot verbirgt. Zur Stunde des 

Fastenbrechens (iftar) aber bezeugt uns der 

Geschmackssinn, welch wertvolle Gabe Gottes jenes 

trockene Stück Brot in den Augen eines Gläubigen ist. 

Während des Heiligen (Monats) Ramadan gelingt es 



8 

einem jeden, vom König bis zum Ärmsten durch sein 

Verständnis des Wertes solcher Gnadengaben 

innere Dankbarkeit zu gewinnen. 

Wenn er sodann, weil ja tagsüber das Essen 

verboten ist, sagt: »Diese Gaben sind nicht mein 

Eigentum. Ich bin nicht so frei, sie zu mir zu nehmen. 

Das heißt, sie sind Eigentum eines anderen und Sein 

Geschenk. Ich warte auf Seinen Befehl.« erkennt er 

das Geschenk als ein Geschenk und bringt so seine 

innere Dankbarkeit zum Ausdruck. Auf diese Weise 

wird das Fasten zu einem Schlüssel der Dankbarkeit, 

die in vielerlei Hinsicht die eigentliche Aufgabe des 

Menschen ist.  

Dritter Abschnitt: Was das Fasten hinsichtlich des 

Gemeinschaftslebens für den Menschen betrifft, so ist 

eine Weisheit unter vielen Weisheiten, folgende: Die 

Menschen sind, was ihren Lebensunterhalt betrifft, 

verschieden. Gott der Gerechte fordert in Anbetracht 

dieser Verschiedenheit die Reichen auf, den Armen 

zu helfen. Doch die Reichen können nur durch ihren 



9 

Hunger während des (eigenen) Fastens den 

bedauernswerten, bitteren Zustand der Armen 

erspüren. Gäbe es kein Fasten, so gäbe es (statt 

dessen) viele selbstsüchtige Reiche, die nicht 

begreifen (idrak) können, wie weh Hunger und Armut 

tun können und wievieler Liebe (shefqat)diejenigen 

bedürfen, (die darunter leiden).  

In dieser Hinsicht bildet die Liebe zum Mitmenschen, 

so wie sie sich im menschlichen Wesen findet, die 

Grundlage wahrer Dankbarkeit. Wie auch immer ein 

Mensch sein mag, er wird immer einen anderen 

finden können, der in gewisser Hinsicht noch ärmer 

ist als er. Ihm gegenüber ist es seine Pflicht, ihm 

Mitleid (shefqat) zu erweisen. 

Wenn er selbst noch nie dazu gezwungen war, 

Hunger zu leiden, kann er auch die Güte und Hilfe 

nicht aufbringen, zu der er allein schon aus Mitleid 

(shefqat) verpflichtet ist. Und wenn er es auch könnte, 

so wäre (seine Hilfe dennoch) unvollkommen, da er 



10 

ja diesen Zustand (hal) nicht wirklich in seiner 

eigenen Seele (nefs) verspürt hat…  

Vierter Abschnitt: Betrachten wir einmal das Fasten 

vom Standpunkt der Diätetik der Seele, so ist auch 

hier eine Weisheit unter vielen Weisheiten folgende: 

die Seele (nefs)möchte frei und unabhängig sein und 

versteht sich selbst auch so. Ja sie sehnt sich sogar 

nach einer, (wenn auch nur) erträumten Herrschaft 

und hält es geradezu für selbstverständlich, nach 

eigenem Gutdünken zu handeln. Sie denkt nicht ohne 

weiteres daran, sich in der grenzenlosen Gnade 

(Gottes) erziehen und durch Seine Gaben versorgen 

zu lassen. Hat sie überdies Macht und Reichtum 

(zusammengerafft) und ihre Gottvergessenheit ihr 

auch noch dazu verholfen, so reißt sie die 

Gnadengaben Gottes an sich, stiehlt sie wie ein Dieb 

und verschlingt sie wie ein Tier.  

Nun begreift aber im Heiligen (Monat) Ramadan ein 

jeder in seiner Seele, vom Reichsten bis zum 

Ärmsten, dass er nicht der Eigentümer ist, sondern 



11 

selbst das Eigentum, dass er also nicht frei ist, 

sondern (Gottes) Diener und Anbeter. Erhält er 

keinen Befehl, so kann er noch nicht einmal die 

einfachsten und leichtesten Dinge tun. Wenn er noch 

nicht einmal seine Hand nach dem Wasser 

ausstrecken kann, bricht seine eingebildete 

Selbstherrlichkeit zusammen. Nun beginnt er in 

Dienst und Anbetung jene Dankbarkeit darzubringen, 

die seine ureigenste Aufgabe ist.  

Fünfter Abschnitt: Hinsichtlich des Fastens im 

Heiligen (Monat) Ramadan ist, was die ethische 

Vervollkommnung der Seele und die Aufgabe ihrer 

Widersetzlichkeiten betrifft, eine von vielen 

Weisheiten folgende: Die menschliche Seele vergisst 

sich selbst in ihrer Gottvergessenheit (und weiß dann 

nicht mehr, wer sie ist). Sie verkennt leicht die 

unendliche Ohnmacht, die unsagbare Armut und die 

hochgradige Fehlerhaftigkeit ihres Wesens und will 

sie auch gar nicht sehen. Zudem denkt der Mensch 

ungern daran, wie schwach er ist, wie sehr er dem 



12 

Verfall ausgesetzt ist, wie oft er vom Unglück verfolgt 

ist und dass er nur Fleisch ist über einem Skelett, das 

zerfällt und vermodert. Als hätte er einen Körper aus 

Stahl und wäre unsterblich, klammert er sich an diese 

Welt und stellt sich vor, er wäre ewig. Mit einer Gier 

und Habsucht, mit ungezügelter Liebe (muhabbet) 

und Leidenschaft stürzt er sich in die Welt. Er ist 

gefesselt von allen Dingen, die ihm Vorteile bringen 

und Genuss bereiten. Dabei vergisst er seinen 

Schöpfer, der ihn mit vollkommener Liebe 

(shefqat)versorgt. Auch das Fazit seines 

(diesseitigen) Lebens und das jenseitige Leben liegen 

nicht in seinem Blickfeld und er wälzt sich im Morast 

seiner Unmoral.  

So lässt denn das Fasten im Heiligen (Monat) 

Ramadan alle, selbst die in tiefster Gottvergessenheit 

und die Starrköpfigsten ihre Schwäche, Ohnmacht 

und Armseligkeit erkennen. Der Hunger treibt sie, an 

ihren Magen zu denken und seine Bedürfnisse 

wahrzunehmen. Sie beginnen zu begreifen, in welch 



13 

hohem Maße ihr Körper schwach und anfällig ist. Es 

wird ihnen klar, wie sehr sie des Mitleids und der Güte 

(shefqat) bedürfen. So beginnt (der Mensch) die 

pharaonengleiche Selbstherrlichkeit loszulassen und 

verspürt den Wunsch in Anbetracht der 

vollkommenen Ohnmacht und Armseligkeit an der 

Schwelle Gottes Zuflucht zu suchen und bereitet sich 

vor, mit dankbarem Herzen an der Pforte der 

Barmherzigkeit (rahmah) anzuklopfen, soweit nicht 

sein Herz in seiner Gottvergessenheit schon 

verdorben ist. 

Sechster Abschnitt: Eine von vielen Weisheiten 

des Fastens im Heiligen (Monat) Ramadan ist in 

Anbetracht der Herabsendung des Weisen Qur’an, 

und weil der Heilige (Monat) Ramadan hinsichtlich 

der Herabsendung des Weisen Qur’an die wichtigste 

Zeit ist, die folgende: Da der Weise Qur’an nun einmal 

im Heiligen (Monat) Ramadan herabgesandt wurde, 

sollte man, um sich die Zeit, in der der Qur’an 

geoffenbart wurde, zu vergegenwärtigen, wodurch 



14 

dieses göttliche Buch auf das schönste willkommen 

geheißen wird, im Heiligen (Monat) Ramadan seine 

Seele (nefs) von den niederen Begierden zurück 

halten, vor unsinnigen Zuständen (halat)bewahren, 

und so unter ähnlichen Umständen 

(vaziyet)verkehren, wie die Engel, die weder Speis 

noch Trank bedürfen, sollte den Qur’an lesen und 

hören, so als wäre er neu herabgesandt worden, und 

in ihm die Ansprache Gottes hören, so wie sie der 

Ehrenwerte Gesandte, mit dem Friede und Segen sei, 

von dem Ehrenwerten Engel Gabriel, oder vielmehr 

dem Urewigen Sprecher gehört hat und so einen 

heiligen Zustand (hal) verwirklichen. Er sollte sich 

selbst zu seinem Sprecher machen, damit andere ihn 

hören können und so andere in gewissen Grade die 

Weisheit erkennen lassen, die in der Herabsendung 

des Qur’an liegt.  

Es ist in der Tat so, als verwandele sich die 

islamische Welt im Heiligen (Monat) Ramadan 

gewissermaßen in eine Moschee (mesdjid). Siewird 



15 

zu einem Gebetshaus, in dem Millionen Rezitatoren 

(Hafidh), in allen Ecken dieser gewaltigen Moschee 

den Qur’an, diese göttliche Ansprache, den 

Erdenbewohnern zu Gehör bringen. In jedem 

Ramadan wird in glänzender, strahlender Weise die 

Ayah dargestellt: 

 

»Der Monat Ramadan, in dem der Qur’an 

herabgesandt wurde.« (Sure 2, 185) 

Der Ramadan beweist, dass er der Monat des Qur’an 

ist. Einige Mitglieder dieser gewaltigen Gemeinschaft 

lauschen den Vorträgen eines Hafis mit Hingabe, 

andere lesen still, jeder für sich. Sich unter den 

gegebenen Umständen (vaziyet) wie denen in einer 

Moschee, den niederen Trieben seiner Seele (nefs) 

hingeben und so durch Essen oder Trinken diese 

Licht erfüllte Situation zu verlassen, ist dermaßen 

verabscheuungswürdig, dass es unter der 

Gemeinschaft in der Moschee verständlicherweise 



16 

eine innerliche Verachtung hervorruft und (Leute, die 

so etwas tun) deshalb zu deren Zielscheibe werden. 

Genauso machen sich im Heiligen (Monat) Ramadan 

diejenigen, die den Leuten, die fasten, 

zuwiderhandeln, im gleichen Grade auch zur 

Zielscheibe des innerlichen Abscheus und der 

Verachtung der ganzen islamischen Welt.  

Siebenter Abschnitt: Eine Weisheit unter vielen 

Weisheiten des Ramadanfastens hinsichtlich des 

Verdienstes für das Menschengeschlecht, das in 

diese Welt kommt, um für das Jenseits zu ackern und 

zu handeln, ist folgende:  

Im Heiligen (Monat) Ramadan werden gute Taten 

von Gott tausendfach vergolten. Nach einer Hadith 

bringt jeder Buchstabe im Weisen Qur’an zehn 

Pluspunkte (sevab) und zehn Früchte des Paradieses 

bei Gott ein und wird für zehn gute Werke (hasanah) 

gezählt. Im Heiligen (Monat) Ramadan sind es nicht 

zehn sondern tausend. Der Gotteslohn für die 

gelesenen Qur’anstellen, wie für Ayatu-l’Kursi (Sure 



17 

2, 255) ist Tausend für jeden Buchstaben und an den 

Freitagen im Heiligen (Monat) Ramadan ist es sogar 

noch mehr. Und in der Nacht der Offenbarung (des 

Qur’an) ist er selbst dreißigtausendfach. In der Tat 

gleicht jeder Buchstabe einem ganzen Qur’an, der 

dreißigtausend Früchte hervorbringt, wie der 

leuchtende Baum der Glückseligkeit (shedjere-i 

tuba). Auf diese Weise können die Gläubigen im 

Monat Ramadan Millionen von Früchten ernten. 

Nun komm und siehe diesen heiligen, ewigen, 

verdienstvollen Handel! Bedenke, welch großem 

Schaden jene sich aussetzen, die den Wert dieser 

(arabischen!) Buchstaben nicht begreifen. 

Der Heilige (Monat) Ramadan gleicht also einer 

außerordentlich ertragreichen Handels- und 

Messeveranstaltung für das jenseitige Leben. Er 

gleicht einem außerordentlich fruchtbaren Stück Land 

für die Ernte im Jenseits und einem Frühlingsregen 

für das Wachstum und Gedeihen all unserer 

Handlungen. Er gleicht einer glänzenden heiligen 



18 

Festveranstaltung des Königs mit einem Vorbeizug 

der Menschheit in Seinem Dienst, in Seiner 

Anbetung, veranstaltet zu Ehren ihres göttlichen 

Herrschers. Und da dies nun einmal so ist, wurde die 

Seele in ihrer Gottvergessenheit dazu verpflichtet, 

nicht ihren tierischen Bedürfnissen, wie Essen und 

Trinken, oder irgendwelchen anderen sinnlosen, 

egoistischen Interessen und Begierden zu verfallen, 

sondern statt dessen besser zu fasten. Es ist, als ob 

sie vorübergehend ihrer tierischen Verhaftung 

entschlüpfe, den Status (vaziyet) eines Engels 

einnähme, bzw. einen Handel mit der jenseitigen 

(Welt) einginge, die irdischen Bedürfnisse 

vorübergehend hinter sich ließe, oder aber die Gestalt 

eines Menschen annähme, der für das Jenseits (lebt) 

und den Status eines Geistes (ruh) auf sich nähme, 

der in einem Körper sichtbar geworden ist. Durch ihr 

Fasten wird sie zu einer Art Spiegel der 

Unwandelbarkeit (samedaniyet) Gottes. Der Heilige 

(Monat) Ramadan trägt fürwahr schon in dieser 



19 

vergänglichen Welt, während dieser kurzen, 

vorübergehenden Lebensspanne, in diesem kurzen 

irdischen Leben, eine Spanne ewigen, 

unvergänglichen Lebens in sich, das es zu gewinnen 

gilt. 

Ein einziger Ramadan kann uns in der Tat die 

Früchte eines achtzigjährigen Lebens gewinnen 

lassen. Nach dem ausdrücklichen Wortlaut des 

Qur’an ist die Nacht der Bestimmung (Laylatu-l’Qadr) 

besser als tausend Monate, was ein sicherer Beweis 

für dieses Geheimnis ist. So wie also ein König im 

Verlauf seiner Regierungszeit jährlich oder 

gelegentlich, 

z.B. anlässlich Seiner Thronbesteigung Festtage 

ausrufen und eine glanzvolle Feier veranstalten kann, 

Seinen Untertanen an einem solchen Tag außerhalb 

der allgemein gültigen Gesetze (eine allgemeine 

Amnestie verkünden), ihnen Seine Huld erweisen; Er 

zeigt sich höchstderoselbst in der Öffentlichkeit, 

gewährt Privataudienzen und ehrt die treuen und 



20 

verdienten Bürger seines Reiches durch Sein 

persönliches Wohlwollen und sein königliches 

Interesse. Genauso hat auch der König, der in Seiner 

Majestät und Herrlichkeit über die achtzehntausend 

Welten herrscht von Ewigkeit zu Ewigkeit in diesem 

Heiligen (Monat) Ramadan den hochehrwürdigen 

Qur’an als einen königlichen Erlass für diese 

achtzehntausend Welten herabgesandt. Darum ist es 

mit Sicherheit ein Erfordernis Seiner Weisheit, diesen 

Monat mit Recht, ein besonderes Fest Gottes, eine 

Messe des Herrn und eine Versammlung und 

Vereinigung der Seelen (zu Gottes Gedenken) zu 

nennen. Da nun einmal der Ramadan ein solches 

Fest (ein solches feierliches Gedenken Gottes) ist, 

wurde mit Sicherheit auch ein Fasten befohlen, um 

die Menschen in gewissem Grade von ihren niederen, 

tierischen Bedürfnissen zurückzuhalten.  

Das vollkommenste Fasten heißt, nicht nur dem 

Magen, sondern mit ihm zugleich auch allen Organen 

des Menschen, wie den Augen, den Ohren, der 



21 

Zunge, aber auch dem Herzen, der Phantasie und 

den Gedanken ein Fasten aufzuerlegen, also mit 

anderen Worten: all den verbotenen, aber auch allen 

nichtigen Dingen aus dem Wege zu gehen und jedes 

Organ auf seine Art Dienst und Anbetung hin zu 

orientieren, seine Zunge vor der Lüge, vor übler 

Nachrede, vor groben und hässlichen Worten zu 

bewahren und in dieser Form ein Fasten zu halten 

und die Zunge statt dessen darin zu üben, den Qur’an 

zu lesen, die Heiligen Namen Gottes immer wieder zu 

rezitieren, Ihn zu loben, zu rühmen und zu preisen, 

Segenswünsche (für den Propheten) auszusprechen 

und Allah um Verzeihung anzurufen; die Augen vor 

unerlaubten Dingen zu bewahren und sie statt dessen 

auf lehrreiche Dinge zu lenken; das Ohr vom Hören 

schlechter Dinge abzuwenden und es auf schöne und 

wahrhaftige Reden zu richten, den Qur’an anzuhören 

– dies alles ist (in dem ganz allgemeinen Begriff) 

»Fasten« mit eingeschlossen. 



22 

Weil aber nun der Bauch die größte Industrieanlage 

in unserem Körper darstellt, ist es um so leichter, alle 

die anderen kleinen Werkstätten zur Nachfolge 

anzuregen, hat man erst einmal diese große Anlage 

stillgelegt (und ihre Arbeiter in Urlaub geschickt). 

Achter Abschnitt: Eine Weisheit unter vielen 

Weisheiten des Heiligen (Monats) Ramadan 

hinsichtlich des individuellen menschlichen Lebens 

ist folgende: Eines der wirksamsten Heilmittel in der 

Gestaltung eines gesunden Lebens ist es, eine Diät 

einzuhalten für Leib und Seele. Medizinisch wie 

diätetisch gesehen schädigt ein Mensch, der seiner 

Seele bei der Einnahme von Speisen freien Lauf 

lässt, seinen Körper, weil er der Maßlosigkeit nicht 

mehr Herr werden kann und das Erlaubte von dem 

Verbotenen nicht zu unterscheiden vermag. Einem 

solchen Menschen fällt es mit der Zeit schwer, sich 

nach den feinen Empfindungen des Herzens zu 

richten und dem Geist (ruh) zu folgen. Nun nehmen 

die Vagabunden in ihm selbst die Zügel in die Hand 



23 

und der Mensch kann (seine Begierde) nicht mehr 

bezwingen. Jetzt reitet sie ihn vielmehr. Im Ramadan 

gewöhnt sich (der Gläubige) mit Hilfe des Fastens an 

seine Art von Diät. Er unterwirft sich der Askese und 

lernt, Befehle zu befolgen. Er beugt den Krankheiten 

vor, indem er seinen armen, schwachen Magen 

keinen Überlastungen aussetzt und ihn schon wieder 

füllt, noch bevor er überhaupt leer geworden ist. 

Dadurch, dass er lernt, sich einem Befehl zu 

unterwerfen, auf Erlaubtes zu verzichten und von 

Verbotenem Abstand zu nehmen, befähigt er sich, 

Befehle, die aus der Vernunft und dem Gesetz 

erwachsen, leichter zu befolgen. Er bemüht sich 

somit, sein spirituelles Leben nicht zu Grunde zu 

richten. 

Des Weiteren wird der überwiegende Teil der 

Menschheit sehr häufig von Hunger geplagt. Darum 

braucht (der Mensch) Hunger und Askese, um 

Geduld und Ausdauer zu lernen und zu üben. Im 

Heiligen (Monat) Ramadan ist ein Fasten, wo der 



24 

Hunger fünfzehn Stunden oder selbst vierundzwanzig 

Stunden fortdauert, falls man     auf das Frühstück 

(sahur)verzichtet, eine ausgezeichnete Schule der 

Geduld und der Askese. Mit anderen Worten: das 

Fasten ist das Heilmittel gegen die Ungeduld und den 

Mangel an Ausdauer, welche das Übel des Menschen 

verdoppeln.  

Des Weiteren gibt es in der Fabrik des Bauches auch 

sehr viele Arbeiter. Ferner gibt es im Bauch des 

Menschen auch noch sehr viele Organe, die unter 

einander verbunden sind. Wenn nun die Seele nicht 

im Verlauf eines Monats tagsüber Urlaub von ihrer 

Arbeit erhält, vergessen auch die Arbeiter in jener 

Fabrik und alle ihre Organe ihren besonderen Dienst 

und die Anbetung. Sie sind weiterhin ständig 

beschäftigt und bleiben so der Zwangsherrschaft (der 

Seele) verhaftet. Auch die übrigen menschlichen 

Organe werden durch das Getöse der unsichtbaren 

Zahnräder und die Dunstschwaden in der Fabrik ganz 

verwirrt. So sind sie ständig mit sich selbst beschäftigt 



25 

und vergessen vorübergehend ihre erhabenen 

Aufgaben (vazife). So kommt es denn, dass sich 

schon von alters her die Freunde Gottes zu ihrer 

Vervollkommnung einer Askese mit stets nur wenig 

Essen und Trinken zu unterziehen pflegten.  

Im Zuge des Fastens im Heiligen (Monat) Ramadan 

beginnen jene Fabrikarbeiter zu begreifen, dass sie 

nicht allein für die »Fabrik« erschaffen worden sind. 

Auch die übrigen Organe genießen im Heiligen 

(Monat) Ramadan statt der niederen Freuden jener 

Fabrik die Freuden der Engel und Geister. Und ihre 

Blicke sind unverwandt darauf gerichtet. Dadurch 

lässt es sich erklären, dass im Heiligen (Monat) 

Ramadan die Gläubigen vielfach verschiedene 

(Stufen) der Erleuchtung, der Fülle und geistigen 

Freude erfahren, und zwar entsprechend dem 

jeweiligen Grad ihrer geistigen Entwicklung. Alle 

innerlichen und äußerlichen Sinne und Kräfte des 

Menschen, Herz, Verstand und Gemüt, die 

geheimnisvollen, feinen inneren Kräfte des Geistes 



26 

werden in diesem gesegneten Monat durch das 

Fasten entfaltet und gesegnet. Während der vor 

Hunger leere Magen weint, füllt sich die Seele mit 

unschuldiger innerer Freude. 

Neunter Abschnitt: Unter den Weisheiten des 

Fastens im Heiligen (Monat) Ramadan hinsichtlich 

der unmittelbaren Zerstörung der eingebildeten 

Selbstherrlichkeit der Seele und der Bekanntgabe 

ihres Dienstes und ihrer Anbetung durch einen 

Hinweis auf ihre Schwäche ist eine Weisheit die 

Folgende:  

Die Seele ist von sich aus nicht geneigt, ihren Herrn 

zu erkennen. Wie Pharao will sie ihre eigene 

Herrschaft aufrichten. Wie vielen Qualen sie auch 

immer ausgesetzt würde, dieser Charakterzug bliebe 

dennoch in ihr erhalten. Durch den Hunger wird 

jedoch diese ihre Grundneigung gebrochen. So wird 

denn im Heiligen (Monat) Ramadan ein direkter 

Schlag gegen die Frontlinie der Seele und ihr 

pharaonengleiches Verhalten geführt. Ihre 



27 

Schwäche, Ohnmacht und Armseligkeit werden 

aufgedeckt. So erfährt sie, dass sie ein Diener und 

Anbeter ihres Herrn ist. 

In den Ahadith begegnen wir folgender 

Überlieferung: Gott befragte die Seele (nefs): »Was 

bin ich? was bist du?« Die Seele sagte: »Ich bin ich! 

Du bist Du!« Gott unterzog sie darauf einer Strafe. Sie 

wurde in die Hölle geworfen. Dann stellte Er wieder 

dieselbe Frage. Sie erwiderte auch diesmal: »Ich bin 

ich! Du bist Du!« Welcher Strafe Er sie auch unterzog, 

sie ließ von ihrem Trotz nicht ab. Da verhängte Er 

über sie die Strafe des Hungers. Mit anderen Worten: 

Er ließ sie hungern. Dann befragte Er sie von neuem: 

»men ene wa ma ente?« (Wer bin ich und was bist 

du?) Nun sagte die Seele:  

 

Das heißt: »Du bist mein barmherziger Herr. Ich 

hingegen bin 

Dein schwacher Diener.« 



28 

 

»Oh Gott gib Friede unserem Herrn Mohammed und 

segne ihn mit 

Segen, wie es auch Deinem Wohlgefallen entspricht. 

Verleihe ihm die 

Erfüllung in Deiner Wahrheit nach der Anzahl der 

Verdienste der im Monat Ramadan gelesenen Worte 

im Qur’an. Schenke ihm Frieden, seiner Familie und 

seinen Gefährten.« »Lob sei Deinem Herrn, dem 

Herrn der Macht. Erhaben ist Er über das, was sie da 

sagen. Und Friede sei über die Gesandten und Preis 

und Dank sei Gott, dem Herrn der Welten! Amen!« 

(Sure 37, 180-182) 

 

Unser heutiges Weltbild richtet sich gewöhnlich nach 

den Dingen, die wir mit unseren fünf Sinnen 



29 

wahrnehmen können. Über sie wissen wir nun schon 

so ungeheuer viel, dass wir kaum imstande sind, 

dieses Wissen zu ordnen. Wissenschaftler, die sich 

mit den Grenzbereichen der Physik beschäftigen, 

haben schon längst erkannt, dass man erst zur Ebene 

der Metaphysik hinüber wechseln muss, um die 

Zusammenhänge des Universums verstehen zu 

können. 

Eine Einführung in diese Hintergründe und 

Zusammenhänge bietet uns ein Werk von 

Bediüzzaman Said Nursi an. Es enthüllt uns die 

Vielzahl der Schichten des Verborgenen und 

insbesodere das Geheimnis, das der Qur’an ist und 

das im Wirken des Propheten Gottes erfahrbar wird. 

Dieses Geheimnis lässt sich auf Grund der 

Darstellung von Bediüzzaman Said Nursi als ein 

strahlendes und leuchtendes Wunder verstehen. 

Gut lesbare deutsche Bücher, direkt aus islamischer 

Quelle übersetzt sind zur Zeit noch sehr selten auf 

dem deutschsprachigen Markt erhältlich, 



30 

insbesondere was die theologischen Schriften betrifft, 

da sich das Hauptinteresse bisher den 

Geschichtsbüchern, Märchenbüchern und 

mystischen Schriften zugewandt hat. 

Doch das Interesse an theologischer Fachliteratur 

wächst unter Muslimen und Christen, Laien und 

Theologen. Immer wieder werden wir nach solcher 

Literatur gefragt. Wir haben es uns zur Aufgabe 

gemacht, die wichtigsten Schriften von Bediüzzaman 

Hazretleri, einem der bedeutendsten Theologen des 

vergangenen Jahrhunderts, aus dem Osmanischen 

zu übersetzen und so dem deutschsprachigen 

Buchhandel zur Verbreitung anzubieten. 

Die Risale-i Nur ist ein Mittel, das Wohlwollen Gottes, 

welche das eigentliche Ziel jeden geistigen Studiums 

ist, zu erwerben. Dabei vermittelt sie Erkenntnisse, 

die in keiner Weise als Werkzeug zu weltlichem 

Nutzen geeignet sind, deren erhabenste Aufgabe 

vielmehr im wahrsten Sinne ist, der Menschheit zu 

dienen. 



31 

Diese Werke der Risale-i Nur sind Kommentare zum 

Ehrwürdigen Qur’an, die ein gründliches und 

eingehendes Studium wert sind. 

Alle »Nur«-Werke zeigen in jeder Hinsicht, dass sie 

Kommentare zu Versen aus dem Ehrwürdigen Qur’an 

und seine geistigen Strahlen sind. 

Die Risale-i Nur liefert uns in überaus leichter Form 

Antworten auch auf die schwierigsten Fragen, die bis 

dahin noch kein Gelehrter restlos erklären konnte und 

führt die Beweise dazu in der Art, dass ein jeder, 

angefangen von den einfachen, ungebildeten 

Menschen bis hin zu den Hochgebildeten und 

Gelehrten, sie ihrer Fähigkeit entsprechend 

verstehen können, all ihre Zweifel ausgeräumt 

werden und sie vollständig überzeugt werden. 

Sie geben den zutiefst innerlichen Bedürfnissen der 

Menschen mit sicheren Beweisen eine 

wissenschaftlich überzeugende Antwort. 

Die Risale-i Nur vermittelt Kenntnisse, die ein 

Mensch auch in jehrelangen Bemühungen nicht 



32 

erlangen kann, schon nach kurzer Zeit in einer 

bündigen und leicht verständlichen 

Zusammenfassung. 

Die Risale-i Nur  ist die Frucht eines starken und 

heiligen Nachsinnens über den Glauben. Sie dient 

somit als Sprachrohr der Schöpfung und übersetzt 

somit das, was wir in ihr hören und sehen. 

Gleichzeitig bringt sie die Erkenntnisse aus dem 

Glauben zu den Stufen, die durch wissenschaftliche 

Erkenntnis belegt (ilme-l’yaqin), augenscheinlich 

bezeugt (‘ayna-l’yaqin) und persönlich erlebt und 

verwirklicht (haqqa-l’yaqin) werden können. 

Die Risale-i Nur umfasst von den Grundlagen her alle 

Wissenschaften. Sie gleicht etwa einem kostbaren 

Tuch, das aus den Fasern aller wissenschaftlichen 

Erkenntnisse gewebt wurde und reich verziert ist. 



  



 

 


