
( Dalla Collezione ‘Risale-i Nur’ ) 
 
 
 

NATURA:  ARTE OPPURE ARTISTA 
 
 
 

Bediuzzaman 
Said Nursi 

 
 
 

Tabiat Risalesi 
İtalyanca Tercümesi 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bismillahirrahmanirrahiym 
 
Nel nome di Dio, Clemente, 
Misericordioso 
Oh uomo! Ci sono parole d’uso comune 
che esprimono la miscredenza e che 
vengono usate erroneamente neanche da 
parte dei fedeli senza accorgersene il vero 
significato. Sono le seguenti: 
LA PRIMA: ‘Le cause creano’. ‘Questa 
cosa: le cause l’hanno creata 



LA SECONDA: ‘Tutto viene in esistenza 
spontaneamente e finisce pure 
spontaneamente’. 
LA TERZA: ‘La natura crea’ ‘Tutto viene in 
esistenza per l’effetto della natura’ 
Siccome c’è un’esistenza rinnegabile e 
siccome ogni essere è creato con un’arte 
sublime ed eccellente e siccome ogni 
essere non rimane all’indietro del tempo e 
si rinnova continuamente, allora, oh uomo, 
rinnegatore della realtà, cosa sarebbero le 
tue parole sul proposito? Ci risponderai 
forse dicendo che quell’essere diciamo 
per esempio quell’animale era creato da 
parte delle cause, cioè l’unirsi delle cause 
aveva dato vita a quell’ animale, oppure 
dirai che la creazione di esso era da sè 
stessa ovvero penseraì ad un’altra 
alternativa dicendo che questa creatura 
doveva la sua vitalità all’effetto della 
natura, o ultimamente diraì che un 
Creatore Onnipotente l’aveva creato. 
Poichè non ci sono altre alternative 
all’infuori di queste quattro sopradette e 
poichè le prime tre sono impossibili, 



invalide e assurde, la quarta rimane come 
l’unica alternativa decisiva che mette in 
evidenza in modo sicuro l’unità di Dio. 
PRIMA ALTERNATIVA: ‘La formazione e 
l’esistenza delle cose e delle creature 
devono la loro esistenza all’ unirsi delle 
cause (dei motivi)’ 
Contro questo parere, fra le mille 
impossibilità ne metteremo in evidenza le 
tre. 
 

PRIMA IMPOSSIBILITA’ 
Pensate ad una farmacia dove ci sono 
centinaia di bottiglie piene di sostanze 
diverse. 
E’ stata richiesta che venisse fatta da 
queste sostanze una medicina miracolosa 
e vitalizzante. Andati alla farmacia, 
abbiamo visto l’abbondanza e varietà 
degli elementi di cui è composta questa 
medicina. Dopo averli esaminato uno per 
uno, ci siamo resi conto che il contenuto 
della medicina era stato preso dalle 
bottiglie, ma in misure diverse , un 
grammo di questa bottiglia, tre grammi di 



quell’altra, ma sempre in quantità precise. 
Le quantità delle sostanze erano misurate 
così minutamente che, se fossero un po’ 
di meno, oppure un po’ di più, avrebbero 
perso del tutto la loro particolarità 
vitalizzante. Anche se il numero delle 
bottiglie superava la cinquanta, le 
sostanze prese dalle bottiglie erano 
sempre in diverse misure e in diverse 
quantità. In questo caso, mai è possibile 
che le bottiglie venissero crollate per caso 
da un vento veloce e uscissero fuori le 
sostanze in quantità necessaria e 
formassero poi una medicina 
meravigliosa, una pozione miracolosa? 
Potrebbe mai avvenire una tale 
sciocchezza così banale, impossibile ed 
irrazionale? Nemmeno un asino, visto la 
situazione avrebbo detto, ‘Neanche io, 
non posso mai accettare una tale 
sciocchezza’. Quindi, così come questo 
esempio della pozine miracolosa, ogni 
essere umano è creato in modo 
perfettissimo. Le piante, per esempio, 
sono come quella pozione costituita da 



diverse sostanze e da innumerevoli 
materiali misurati tutti minutamente. A 
questo punto se questa creazione venisse 
attribuita alle cause e venisse detto, ‘Le 
cause hanno fatto tutto’, ciò sarebbe stato 
assurdo e impossibile così come 
l’esempio della pozione che si credeva di 
essere formata casualmente dall’incrollarsi 
delle bottiglie. In breve, i materiali 
vitalizzanti di questa immensa farmacia 
dell’universo, tutte misurate secondo la 
bilancia divina, devono la propria vita ad 
una Scienza Infinita e ad una Volantà che 
abbracciava tutti gli esseri. 
E’ infortunato colui che definisce la 
creazione come l’arte degli inumurevoli 
elementi della natura e delle cause che 
sono infatti di carattere cieco e sardo e 
che somigliano ai torrenti impetuosi. Uno 
che ci crede, è, senz’altro, più folle e 
stupido di colui che ritiene la formazione 
della pozione come la conseguenza 
spontanea avvenuta casualmente dal 
crollo delle bottiglie. 
 



SECONDA IMPOSSIBILITA’ 
Se la creazione non si attribuisce all’Unico 
Onnipotente, ma invece alle cause, in 
questo caso sarebbe necessario che la 
gran parte degli elementi presenti 
nell’universo partecipi in persona alla 
creazione di ogni essere vivente. Per 
esempio, nella creazione di una creatura 
piccolissima come mosca ; l’unirsi delle 
cause diverse ma alquanto contrarie ed 
opposte ma sempre in un accordo 
completo e in un ordine eccellente e con 
un equilibrio perfetto, è un’impossibilità 
talmente ovvia che, uno che abbia il 
cervello di una mosca, avrebbe detto, 
‘Questo è impossibile, non può accadere 
una cosa del genere!’. Il minuscolo corpo 
della mosca è sempre in connessione con 
la maggior parte degli elementi e delle 
cause dell’universo e ne è forse un 
sommario. Se la creazione di essa non si 
attribuisce all’Unico Onnipotente 
bisognerebbe in questo caso che le cause 
materiali siano propriamente (in persona) 
accanto al suo corpo minuscolo per 



realizzare l’opera della creazione, per di 
più, debbano entrare forse nelle cellule dei 
suoi occhi i quali sono gli esemplari 
minuscoli del suo corpo. Siccome la causa 
è di carattere materiale, in questo caso, è 
necessario, che si trovi vicina alla creatura 
e anche dentro di essa affınchè 
esercitasse il suo effetto. Bisogna 
accettare in questa condizione che gli 
elementi essenziali e principali della 
natura(1) siano presenti materialmente 
dentro la minuscola cellula dove non c’è 
posto neppure per le zampe della mosca 
affinchè lavorassero lì in armonia. Questo 
modo di pensare mette in vergogna 
nemmeno i più stupidi dei sofisti. 

TERZA IMPOSSIBILITA’ 
C’è una legge comune, ‘L’unicità di 
un’essere indica l’unicità del suo origine’. 
Specialmente se quell’essere, aveva una 
vita perfetta in un ordine ottimo e in un 
eccellente equilibrio, ciò dimostra 
ovviamente che esso sia di origine unico, 
non opera di mani innumerevoli che sono 



causa di conflitto e confusione, ma l’opera 
di un mano unico, cioè di un’Onnipotente. 
Insomma, attribuire la creazione d’un 
essere perfetto, creato in un’unicità 
eccellente e ben misurata , alle mani 
confuse delle cause ignoranti, inconsce, 
caotiche, aggressive, cieche e sorde, non 
significa altro che accettare l’impossibile e 
l’irragionevole (mentre aumentano, tra 
mille vie d’impossibilità, la cecità e la 
sordità di queste cause). Lasciamo da 
parte per un momento la sopracitata 
impossibilità e prendiamo in 
considerazione le cause materiali da 
un’altro punto di vista. Gli effetti delle 
cause materiali avvengono tramite il 
contatto diretto, cioè con il toccare. E 
questo contatto avviene esteriormente 
sulla superficie degli esseri viventi. 
Vediamo infatti che l’interiorità degli esseri 
dove le mani delle cause materiali non 
possono nè raggiungere nè toccare è 
dieci volte più delicata, ben disegnata e e 
perfetta nei confronti dell’arte che si 
osserva sull’esteriorità loro. Gli animali 



minuscoli ed i piccolissimi esseri viventi 
dove le cause materiali sono incapaci di 
nè situarsi nè toccare con le proprie mani 
e con i propri strumenti sono molto più 
straordinari ed eccellenti come arte e 
creazione delle altre creature che sono 
molto più grandi da loro. Insomma, 
bisogna essere cieco e sordo per attribuire 
la creazione a quelle cause ignoranti, 
primitive, sorde e cieche. 
------------------------------- 
 
(1) Gli elementi principali sono: La Terra, 
L’Acqua, L’Aria e Il Fuoco 

 
SECONDA ALTERNATIVA 

Si esprime con le parole: ‘Si è fatto da sè’, 
‘Tutto si forma da sè, spontaneamente’. 
Nemmeno questa espressione è sbagliata 
e impossibile. Tenteremo ora di spiegarne 
le tre impossibilità: 

LA PRIMA IMPOSSIBILITA’ 
Oh rinnegatore ostinato! Il tuo egoismo ti 
ha reso talmente stupido che, accetti 
senza alcun esitazione, ogni impossibilità. 



Sei un essere vivo. Non sei un materiale 
semplice e non sei un essere stazionario 
privo di vitalità e di cambiamento. Tu sei 
proprio come una macchina 
estramamente perfetta in continuo 
rinnovamento, oppure come un palazzo 
affascinante in progresso perpetuo. Mille 
particelle lavorano nel tuo corpo senza 
mai fermarsi. Il tuo corpo ha relazioni e 
rapporti reciprochi con la natura, sia per 
nutrimento sia per condurre la tua 
esistenza. Le particelle del tuo corpo sono 
sempre ben attente a non distruggere 
questa relazione reciproca. Sono 
premurose nel loro movimento. Fanno dei 
passi con estrema premura. Guardano 
tutto l’universo. Vedono nell’universo le 
tue relazioni e assumono una posizione 
adegua. E tu, secondo la posizione 
meravigliosa delle particelle te ne 
approffitti con i tuoi sensi intimi ed 
esterni(2). 
Se tu non accetti che le particelle nel tuo 
corpo siano dei minuscoli operai attivi in 
accordo con la legge dell’Unico Eternale, 



dell’Unico Onnipotente e ne siano 
l’esercito e tu se non accorgi che ogni 
particella sia il pennino oppure i punti della 
penna della Potenza Divina, avrai 
bisogno, in questo caso, un’altro occhio 
per ognuna particella dei tuoi occhi, 
affinchè potessi vedere ogni membro ed 
ogni parte del tuo corpo e anche tutto 
l’universo con cui hai una relazione 
reciproca. Avrai bisogno ancora, un 
altissimo livello d’intelligenza, uguale a 
quella di cento intellettuali, per poter 
vedere il tuo passato, il tuo futuro, la tua 
discendenza e per conoscere l’origine di 
tutti gli elementi della tua essenza e per 
sapere la fonte del tuo nutrimento. 
Trasferire tutta la scienza e la sapienza di 
mille Platone all’unica cellula dell’uno 
come te che non ha minima idea su 
queste cose, è, senz’altro, 
un’atteggiamento mille volte più folle e 
superstizioso. 
______________________ 
 
(2) L’Iddio Onnipotente ha stabilito una 



relazione affascinante fra l’universo ed i 
membri dell’uomo. Ha creato gli occhi, ma 
anche il sole, affinchè potesse vedere. Ha 
creato gli orecchi e il naso, ma ha creato 
anche l’aria, affinchè sentisse la voce e 
l’odore. Ha creato i polmoni e li ha fatti 
funzionare con l’ossigeno nell’aria. Ha 
creato le sensazioni morali come il cuore, 
lo spirito e ha dimostrato le vie di 
soddisfarli tramite i profeti ed i libri sacri. 
 

SECONDA IMPOSSIBILTA’ 
Il tuo corpo è come un palazzo di mille 
cupole in cui le pietre stanno insieme 
senza sostegno, in sospensione. Il tuo 
corpo infatti, è mille volte più meraviglioso 
di questo palazzo, perchè il palazzo del 
tuo corpo si rinnova continuamente con 
perfezione e in un eccellente ordine (3). 
Lasciamo da parte il tuo spirito, il tuo 
cuore ed altri tuoi sensi spirituali, anche 
sono d’eccellenza perfetta, ma ogni 
membro del tuo corpo è come un palazzo 
di cupola singola. Gli elementi che stanno 
insieme proprio come le pietre di un 



palazzo, in un equilibrio straordinario e 
con un’armonia eccellente, espongono 
ognuno, come gli occhi e la lingua, una 
perfetta costruzione, un’opera d’arte 
straordinaria ed ed un miracolo 
stupefacente della Potenza Divina. Questi 
elementi, se non sono ufficiali sotto il 
comando dell’Unico Architetto 
dell’Universo, in questo caso, ogni 
elemento: 
-- che è dominante su tutti gli altri elementi 
del corpo ma nello stesso tempo 
subordinato (sotto la dominanza) ad 
ognuno di essi, 
-- che è simile ad ognuno degli altri 
elementi, ma Anche le è opposto dal 
punto di vista della dominazione, 
-- che è la fonte e anche l’origine della 
maggior parte delle particolarità che sono 
proprie al Sommo Fattore, 
-- che è molto limitato, ma nelle stesso 
tempo libero, 
-- che è l’artefatto meraviglioso di un mano 
unico, l’opera di un Unico Onnipotente ; 
come mai quindi potrebbe essere con la 



sua creazione meravigliosa “l’opera” degli 
elementi innumerevoli? Non è una grande 
sciochezza ritenere questi elementi come 
il ‘Creatore’? 
____________________ 
 
(3) Il nostro corpo si è composto di milione 
di particelle che sono in perpetuo 
cambiamento. In tempo brevissimo (ad un 
batter d’occhio) migliaia di esse muore e 
vengono ricreate le nuove. 
 

TERZA IMPOSSIBILITA’ 
Il tuo corpo, se non è la ‘lettera’ scritta 
dalla penna dell’Unico Onnipotente, ma al 
contrario se è ‘stampato’, cioè, ‘creato’ 
dalla natura e dalle cause, in questo caso, 
a crearlo, devono esserci in ognuna delle 
cellule del tuo corpo e anche nella natura 
delle macchine da stampa in forma dei 
circoli concentrici di mille combinazioni . 
Per esempio, questo libro che è ora nelle 
nostre mani, se è una lettera, la può 
scrivere soltanto una penna unica 
dipendendo dalla sapienza scientifica del 



suo Autore. Rinnegare che questo libro 
non abbia un Autore e attribuirlo alla 
natura, dicendo: ‘La sua esistenza è da sé 
stessa’, in questo caso, per stampare 
questo libro, sarebbe necessaria una 
penna di ferro per ognuna lettera 
dell’alfabeto come avveniva durante le 
operazioni di stampa. Nella stamperia 
esistono caratteri di ferro quanto il numero 
delle lettere dell’alfabeto affinchè il libro 
venisse stampato e avesse la sua forma 
fınale. In breve, i caratteri di ferro che 
sono quanto il numero delle lettere 
dell’alfabeto, prendono il posto di una 
penna unica. Tuttavia, qualche volta, può 
darsi che tutta una pagina venga scritta in 
lettera maiscola e con una penna piccola 
e con uno stile di scrittura artistica. In 
questo caso bisognerebbero migliaia di 
penne per una sola lettera. Poi, per la 
formazione di uno stile artistico in modo 
dei circoli concentrici così come nel tuo 
corpo, occorrono modelli di stampa per 
ogni circolo, per ogni elemento quanto la 
quantità di mille galloni d’ inchiostro. Se 



insisti ancora ad accettare questa tesi di 
mille impossibilità, rinnegando l’Unico 
Creatore, l’Unico Penna Creatrice, in 
questo caso a fare quei caratteri di ferro 
ben ordinati, quei modelli di stampa e 
quelle penne costruiti tutti perfettamente, 
saranno necessari sempre in quantità 
stessa altri modelli di stampa, altri caratteri 
di ferro ed altre penne. Più devono essere 
tutti ancora ben ordinati e di un’arte 
perfettissima. Quest’esempio non finisce 
qua e così via infinitamente. 
Dunque, devi capire bene la realtà! E devi 
vedere bene ormai che questa tesi non è 
altro che fesserie, piena d’impossibilità e 
superstizioni! Oh, tu, rinnegatore di Dio! 
Vergognati e lascia questa via sbagliata! 

TERZA VIA 
‘La natura crea’ 
Adesso metteremo in evidenza, fra mille, 
le tre impossibilità di questa tesi. 
 

PRIMA IMPOSSIBILITA’ 



L’arte e la creatività superiore e distinta 
nella creazione di tutta l’esistenza e in 
particolare negli esseri vivi, se non 
vengono attribuite queste alla Penna 
Divina, alla Potenza Suprema e all’Unico 
Sole Pre-Eternale, ma invece alla natura 
cieca, sorda ed incosciente, bisognerebbe 
allora che la natura abbia delle stamperie 
e innumerevoli meccanismi spirituali 
oppure una tale potenza e sapienza da 
poter amministrare tutto l’universo. Per 
esempio, possiamo osservare i raggi e le 
riflessioni del sole sui piccoli frammenti del 
vetro e sulle gocciole d’acqua. Queste 
riflessioni del sole, per così definire i soli 
miniaturi (il sole riflesso), se non vengono 
attribuite all’unico sole nel cielo bisognerà 
accettare quindi l’esistenza esterna di un 
sole naturale con tutte le particolarità del 
sole(4), minore di apparenza ma 
grandissimo di funzione, in ogni minima 
particella del vetro dov’è imposibile 
impostare neanche l’estremità di un 
fiammifero. Nello stesso modo, tutta 
l’esistenza e le creature animate se non 



vengono attribuite alla manifestazione dei 
Nomi del Sole Pre-Eternale, nasce quindi 
la necessità di accettare, in ogni essere 
vivente la presenza di una natura, cioè di 
una forza che avesse una potenza infinita, 
una volantà forte e una sapienza illimitata, 
cioè quasi la presenza di un Creatore. 
Questo modo di pensare è il più assurdo e 
superstizioso delle impossibilità di tutto 
l’universo. Insomma, colui che attribuisce 
la meravigliosa arte del Creatore, alla 
natura immaginaria, insignificante ed 
incosciente è senza dubbio, mille volte più 
inferiore ed incosciente di un animale(5). 
 
_____________ 
(4) Come il calore, la luce ed i settecolori 
(5) ‘Hanno il cuore, ma non intendono. 
Hanno gli occhi ma non vedono. Hanno gli 
orecchi, ma non sentono. Sono come gli 
animali. No! Sono più bassi degli animali 
‘(Corano ; 7 / 179) 
 

SECONDA IMPOSSIBILITA’ 



Tutta l’esistenza che è creata con 
perfezione, con saggezza e con un’arte 
eccellente se non viene attribuita all’Unico 
Onnipotente che dispone di una Potenza 
e Sapienza infinita, ma invece se viene 
attribuita alla natura, si potrebbe dire in 
questo caso che si trovino in ogni pezzetto 
di terra, delle fabbriche e delle stamperie 
in numero infinito, uguale a quanto che ci 
siano in tutta l’Europa affinchè ogni 
pezzetto di terra diventasse un grembo 
materna ed avesse il ruolo intermediario 
per la crescita e la formazione dei 
parecchi fiori e dei frutti diversissimi. Una 
manciata di terra fa il compito di ciotola 
per i fiori ed è capace di formare e figurare 
tutti i fiori che ci sono seminati dentro. Nel 
caso che questa capacità non venisse 
attribuita all’Unico Glorioso ed 
Onnipotente, non si realizzerebbe più la 
fioritura senza che ci siano delle macchine 
immateriali, differenti e naturali nella terra 
dentro la ciotola per ognuno fiore. Perchè i 
semi sono proprio come spermi ed uove e 
sono fatti di medesima sostanza(6). Sono 



fatti,come la pasta, dalla miscela 
irregolare e sformata dell’ossigeno, 
dell’idrogeno, del carbone e del nitronio. 
Poichè l’aria, l’acqua, il calore e la luce, 
tutti semplici ed incoscienti, circondano 
tutte le cose nell’universo proprio come i 
fluidi, e poichè i fiori emergiono con tanta 
eccellenza, ognuno di essi in figure 
diverse e di un’arte sublime, diventa 
inevitabile in questo caso di dover trovarsi 
nemmeno in una manciata di terra , delle 
stamperie e delle fabbriche miniature ed 
immateriali in una quantità uguale a quella 
di tutta l’Europa, affinchè potessero 
tessere centinaio di tessuti vivaci e 
migliaia di stoffe ricamate. 
Puoi vedere e paragonare adesso quanto 
sia deviata dalla ragione la tesi 
miscredente dei naturalisti. Non venir 
meno di vedere inoltre quelli ubriachi che 
mettono la natura al posto del Creatore 
credendosi di essere ‘scienziati’ e vedi 
ancora quanto sia lontana dalla ragione e 
dalla scienza la loro tesi che difende una 
superstizione incredibile che è fuori ogni 



limite della possibilità. Vedi questa 
stupidaggine ridicolosa e sputi alla loro 
faccia! 

SE TU DICI : 
Quando la creazione si attribuisce alla 
natura c’incontriamo con le impossibilità e 
difficoltà insuperabili. Allora come si 
risolveranno queste difficoltà e le 
impossibilità quando la creazione verrà 
attribuita all’Iddio, al Sommo Fattore, ad 
un Creatore Unico? 
_____________ 
(6) I semi delle piante, gli spermi degli 
uomini e le uove degli animali, tutti hanno 
le stesse particolarità. Dai semi somiglianti 
escono fuori piante diversissime. Dagli 
spermi somiglianti nascono uomini che 
non si somigliano e in diversi sessi. Dalle 
uove somiglianti escono fuori diversissimi 
animali. Questo fatto ci dimostra 
l’esistenza di un Unico Onnipotente. 
 

LA NOSTRA RISPOSTA 
Abbiamo esaminato precedentemente 
come il sole, tramite i suoi ‘raggi’ (cioè i 



soli miniaturi) esponeva con tanta facilità e 
senza ostacoli il suo effetto e splendore su 
tutte le cose, dalla minima particella di un 
vetro fino alla superficie più vasto 
dell’oceano. Nel caso che venisse cessato 
il legame di queste riflessioni con il sole, 
anche se fosse impossibile, sarebbe 
inevitabile, accettare l’esistenza esterna di 
un sole vero e proprio in ogni pezzetto di 
vetro e in ogni gocciola d’acqua. Dall’altra 
parte, quando la creazione si attribuisce 
all’Unico Onnipotente, tutte le necessità di 
cui hanno bisogno ogni essere, arrivano 
con tanta facilità e agevolezza. 
Al contrario, se questa relazione venisse 
staccata e lo stato d’ordine si 
trasformasse in disordine e ogni essere 
venisse abbandonato alla natura con la 
propria solitudine come un’ufficiale 
disoccupato, in questo caso, sarebbe 
stato inevitabile considerare la natura 
cieca come l’unica forza, l’unico 
possessore della saggezza da poter 
amministrare tutto l’universo e 
considerarla anche, fra le mille difficoltà e 



impossibilità, come il creatore che crea 
per esempio, il sistema meraviglioso di 
una creatura come la mosca, un 
minuscolo sommario dell’universo. 
Accettare un tale pensiero non è 
impossibile una volta ma mille volte. 
In breve , è impossibile che l’Essere 
Sommo abbia un partecipe oppure un 
simile per quanto riguarda la Sua 
Esistenza e non si può parlare mai 
dell’interferenza altrui, sia nel suo dominio 
sia nel creare gli esseri. 
Come abbiamo messo in evidenza sotto il 
titolo ‘Seconda Impossibilità’ e anche in 
diversi capitoli del ‘Risale-i Nur’, quando la 
creazione viene attribuita all’Unico 
Onnipotente, creare tutte le cose diventa 
così facile e senza problemi come creare 
una cosa singola. Ma al contrario, quando 
la creazione viene attribuita alla natura, 
creare una cosa singola è tanto difficile 
quanto creare tutte le materie. Per 
spiegarci meglio facciamo un esempio: 
Per esempio, un uomo che lavora sotto il 
comando di un re, diciamo, o come 



ufficiale oppure come soldato, grazie a 
questo legame, potrebbe compiere lavori 
mille volte più superiori alla sua forza 
individuale. In nome del re potrebbe 
prigionare perfino un imperatore. Perchè 
lui non porta in persona il peso 
dell’equipaggio e del lavoro e non è 
costretto a farlo. Perchè il tesoro e 
l’esercito del re a cui si appoggia lui è un 
forte sostegno dietro a lui e portano il 
peso dell’equipaggio. Insomma, grazie a 
questo legame, egli potrebbe compiere 
lavori superiori come quelli di un re e 
potrebbe svolgere delle attività brillanti 
come quelle di un esercito. 
Ancora grazie a questo legame, una 
formica ha distrutto da sola il palazzo del 
Faraone, una mosca ha ucciso da sola il 
Nemrud. Per questo legame, il seme di 
pino, piccolissimo come grano, è capace 
di produrre un grandissimo albero di pino 
con il suo fusto alto e con tutti i suoi 
rami(7). Quando verrà staccato invece 
quel legame con il re e quando l’uomo 
verrà licenziato da quel lavoro, lui sarebbe 



costretto a portare da solo, sul prorio 
dorso e con il proprio polso, il peso del 
lavoro e dell’equipaggio assumendone la 
responsabilità. In questa situazione l’uomo 
potrebbe essere in grado lavorare quanto 
la sua capacità gli permetta e quanto la 
forza del suo polso gli conceda. Ma 
questa volta se verrà richiesto da lui, di 
lavorare con la capacità di prima volta, 
quando lavorava con estrema facilità, 
sarebbe esigente allora che lui abbia nel 
polso, la forza di un’esercito e abbia in 
possesso la fabbrica di un re affinchè 
producesse da solo l’equipaggio per la 
guerra. A sentire queste sciocchezze ne 
avranno vergogna nemmeno i pagliacci 
che fanno ridere il popolo con storie buffe. 
IN BREVE, Attribuire l’essenza all’Unico 
Onnipotente è tanto facile quanto 
necessario. Attribuire invece la creazione 
alla natura è tanto difficile quanto 
impossibile e fuori i limiti della ragione. 
 
TERZA IMPOSSIBILITA’ 
Parleremo ora di due esempi che abbiamo 



sottolineato prima in diversi capitoli del 
‘Risale-i Nur’. 
________________ 
(7) Finchè esiste il legame, il seme riceve 
comandi dal suo programma divina e 
guadagna così una capacità straordinaria. 
Al contrario, se non si tratta più di 
qualsiasi legame, la creazione di un seme 
necessita più arte, più forza e più 
equipaggio di cui necessita un albero per 
essere creato. 
 

PRIMO ESEMPIO 
Un selvaggio è entrato in un palazzo su 
un deserto isolato. Ha visto nel palazzo il 
quale è costruito e rivestito con tutti gli 
elementi della civiltà, mille oggetti 
stupefacenti lavorati con arte eccezionale. 
Per mancanza di ragione e per volgarità, 
ha detto fra di sè : ‘Nessuno dall’infuori è 
in capace di fare tutto questo. Può darsi 
che uno di questi oggetti nel palazzo 
l’abbia costruito con tutti i suoi mobili ed 
ornamenti’. Dicendo così si è messo a 
trovare quell’oggetto che potrebbe 



costruire il palazzo. Qualunque cosa 
guardasse, si è reso conto, con la sua 
intuizione deficiente, dell’impossibilità che 
qualcosa nel palazzo abbia fatto tutto 
quello che esisteva. Si è accorto poi di un 
libretto in cui erano scritti il piano e il 
progetto della costruzione del palazzo e 
ha visto la lista delle materie e l’indice 
dove sono registrati il contenuto e e le 
regole d’amministrazione . Neanche 
questo libretto, come gli altri oggetti del 
palazzo, non aveva nè mani nè occhi e 
neppure strumenti a costruire e decorare il 
palazzo e non era capace di farlo. Ma 
siccome il libretto, aveva un legame stretto 
con tutti gli oggetti del palazzo e siccome 
conteneva le leggi teoriche, lui è rimasto 
costretto a confessare alla fine dicendo: 
‘E’ questo libretto che ha costruito e 
decorato e ha messo in ordine completo 
tutto il palazzo’. Con queste parole ha 
dimostrato la sua volgarità... parole che 
non erano diverse dalle parolacce di 
un’ubriaco e di un pazzo. 
L’uomo selvatico qui, nella storia non è 



altro che colui il quale difende il pensiero 
naturalista basato sulla rinnegazione di 
Dio. Il selvatico entra, infatti, nel palazzo 
dell’universo dotato di mille esempi 
miracolosi di saggezza, molto più perfetto 
e molto più eccellente del palazzo nella 
storia. Senza mai pensare all’Unico 
Creatore, la cui esistenza è assoluta ed 
immortale e rinnegando che tutto 
l’universo sia creato da parte dell’Iddio, il 
quale non può essere creato mai da parte 
degli altri esseri, vede il complesso delle 
leggi divine, esamina l’indice delle arti 
dell’Iddio che sono come un libretto 
variabile della Potenza Divina, che è 
l’insieme delle leggi della natura, proprio 
così come una lavagna del Destino Divino 
per scrivere e per cancellare e che viene 
nominato erroneamente ‘natura’. A questo 
punto lui dice: 
‘Tutti gli oggetti qui richiedono un ‘motivo’, 
cioè un ‘creatore’. Per quanto si vede 
soltanto quel libretto (la natura) potrebbe 
avere un legame con tutti gli oggetti. Uno 
che abbia un po’ di ragione non può 



accettare che quel libretto cieco, inconscio 
ed impotente abbia creato tutte le cose, le 
quali potrebbero essere create soltanto da 
parte di Una Potenza Infinita, da parte di 
un’Onnipotente Assoluto. Ma, io, siccome 
non accetto l’Iddio, l’Artista Eternale, non 
c’ho da dire altro che, ‘Tutto ciò l’ha creato 
il libretto (la natura)’. A queste parole la 
nostra risposta sarebbe: 
Oh, tu, Stupido Infortunato! Come sei 
sciocco! Alzati la testa dalla palude della 
‘natura’ e guardi l’indietro! Vedere l’Unico 
Onnipotente e tutti quelli che testimoniano 
in diversissimi linguaggi la Sua Esistenza 
e che L’indicano con le proprie dite. 
Accorgi le manifestazioni di un’Artista 
Eternale che ha costruito quel palazzo e 
ha scritto il proprio programma nel libretto! 
Studia il Suo decreto, ascolta il Qur’an e 
liberati dal delirio! 
 

SECONDO ESEMPIO 
Un’uomo selvaggio ha entrato in una 
caserma immensa dove ha visto le azioni 
disciplinate e le esercitazioni ordinate di 



un’esercito che si comportava in un 
eccellente posizione d’unità. Lui ha visto 
che una battaglia, un reggimento e una 
divisione, appena sentiti il comando, o 
stavano in piedi o stavano in posizione 
comoda o marciavano oppure sparavano 
formandosi un’unione perfetta. Poichè il 
selvaggio era corto di capire per la sua 
poca intelligenza e poichè rifiutava il ruolo 
del comandante autorizzato dallo Stato 
per mantenere la disciplina dell’esercito 
secondo le leggi, pensava che i soldati 
fossero legati tra di loro con le corde, l’uno 
all’altro. ‘Che corde meravigliose!’ lui ha 
detto fra di sè con stupore. Poi ha 
continuato la strada fino a vedere una 
moschea magnifica come Agia Sofia. Ci è 
entrato dentro alle ore delle preghiere di 
Venerdì dove ha visto l’inchinarsi, il 
prostrarsi e il sedersi della congregazione 
dei musulmani sentendo la voce di 
un’uomo cioè dell’imam. Però lui perchè 
non intendeva cosa voleva dire la ‘Sceria’, 
che era l’insieme delle leggi morali e divini 
e non intendeva neanche le norme morali 



dettate dall’Autore Supremo, il Possessore 
della ‘Sceria’ (8) , ha pensato che gli 
individui della congregazione fossero 
legati l’uno all’altro con le magnifiche 
corde materiali le quali li facevano 
muoversi come burattini. 
___________________ 
(8) L’Iddio ha due specie di legge (Sceria). 
La prima è ‘la legge naturale’ che deriva 
dalla Scienza Divina, tramite la quale 
vengono creati tutti gli esseri e secondo la 
quale gli esseri continuano la propria vita. 
La seconda legge invece deriva 
dall’elequenza che è il ‘Corano’ (Libro 
sacro dei musulmani). L’Iddio con questa 
legge ci invita ad avere fede in sé stesso, 
ad accettare la Sua Esisistenza e l’Unicità 
Sua, a credere all’oltretomba ed alla 
resurrezione. L’Iddio richiede la servitù di 
coloro che accettano il Suo invito. 
 
Lui ha uscito fuori avendo in mente 
quell’idea assurda da far ridere perfino gli 
animali più selvatici . 
Adattiamo momentaneamente 



quest’esempio alla situazione di un 
naturalista rinnegatore, il quale entra 
nell’universo, per così dire, nella caserma 
stupefacente dell’Onnipotente Eternale, 
nella moschea meravigliosa (9) dell’Unico 
degno di Adorazione. La perfezione 
dell’universo e le sue norme immateriali 
originate dalla saggezza dell’Eterno, lui le 
intende come materie concrete. Le norme 
della creazione, poi i principi e i decreti 
immateriali e scientifici dell’Eterno, lui li 
concepiva anche questi come materie 
concrete come se avessero un’esistenza 
esteriore. E mettere inoltre le norme 
derivate dalla scienza e dal sapere che 
avevano una formazione scientifica, al 
posto della Potenza Divina, ritenerle come 
‘creatore’ e darle il nome della ‘natura’ e 
comprendere la potenza di origine divina 
come una potenza indipendente, è una 
violenza mille volte più peggiore 
dell’esempio dell’uomo selvatico nella 
storia. 
Ciò che i naturalisti chiamano la ‘natura’ è 
un concetto di natura immaginaria priva di 



una realtà concreta. Se si parla in ogni 
caso di una realtà esterna per quanto 
riguarda la natura, una tale natura 
potrebbe essere soltanto un’opera d’arte, 
ma non il Creatore stesso. E’ un ‘ricamo’, 
ma non può essere il ‘ricamatore’ stesso. 
E’ un ‘decreto’, ma non è il ‘giudice’. E’ 
l’insieme delle leggi della creazione, non 
può prendere il posto del ‘Legislatore’. E’ 
lo shermo che rispecchia la dignità divina, 
non può essere il Creatore stesso. La sua 
esistenza è per l’effetto altrui, non può 
essere l’Autore stesso. E’ la legge, non è 
‘Potenza Assoluta’ e non può possedere 
potenza. E’ creata su una misura precisa, 
non può essere Colui che misura. E’ 
‘ricevente’, non è ‘sorgente’. 
___________ 
(9) Tutti gli esseri nell’universo glorificano 
L’Iddio, per questo motivo l’universo è un 
luogo di glorificazione. Il verso Coranico 
dice, ‘Non c’è nessun essere che non 
glorifichi L’Iddio’ (Corano – 15 / 44 ) 
 

IN CONCLUSIONE 



Se c’è esistenza, l’esistenza non si può 
chiarire all’infuori di quattro vie di cui le 
prime tre sono già improvate decisamente 
nei titoli precedenti. L’ultima, la quarta via, 
quella della unicità di Dio è improvata in 
modo decisivo e in accordo con il verso 
Coranico che dice: ‘Alcun sospetto 
sull’esistenza di Dio, Il Creatore dei cieli e 
della terra?’ (Corano, 14 / 10 ). Si mette in 
evidenza insomma, che non c’è nessun 
dubbio o esitazione sulla divinità del 
Sommo Fattore e tutte le cose derivano 
direttamente dalle mani di Potenza di Lui 
e la sovranità della terra e dei cieli sono 
dell’Iddio Onnipotente. 
Oh tu, uomo disgraziato, adoratore delle 
cause e della natura! Siccome le 
particolarità e le caratteristiche di ogni 
cosa, come tutte le cose, sono create con 
un’arte sublime e in continuo 
rinnovamento .... e siccome così come la 
creazione di ogni cosa, anche la causa 
esteriore di ogni cosa è creata con arte 
eccellente (10).... e siccome la creazione 
di ogni cosa necessita un gran numero di 



equipaggi e di strumenti, esiste quindi, 
senza dubbio, un’Onnipotente, un 
Possessore di una Potenza Assoluta da 
creare la natura e anche la causa. L’Iddio 
è un’Onnipotente che non ha nessun 
bisogno degli intermediari impotenti da 
condividere il Suo Dominio e la Sua 
Potenza creativa (11). Questo è 
impossibile! Ha creato la natura e l’effetto, 
tutti e due insieme, per dimostrare la Sua 
Saggezza e le manifestazioni dei Suoi 
Nomi stabilendo intanto un motivo 
esteriore e un legame fra di loro. Facendo 
così, l’Iddio ha fatto velo la natura e le 
cause alla sua Potenza, affinchè i difetti 
esteriori, le imperfezioni delle materie e le 
crudeltà delle creature venissero attribuiti 
alla natura e alle cause e venisse 
preservata in tal modo la Sua Dignità. 
_____________ 
(10) L’Iddio poteva offrirci i frutti come la 
mela, l’arancia e la pesca ecc. dagli alberi 
secchi, in maniera secca. Ma non ha fatto 
così, anzi ha decorato gli alberi con tanta 
arte e ha reso deliziosi i frutti e li ha messi 



in servizio degli esseri vivi. 
(11) Gli angeli non sono compagni 
dell’Iddio. Sono creati come ufficiali ad 
eseguire i compiti a loro imposti da parte 
di Dio 
 
Qual’è più facile per un’orologiaio? Fare 
prima le ruote di una pendola e poi 
combinare la pendola con le ruote fino a 
costruirla completamente oppure costruire 
una macchina ultra superiore proprio 
dentro le ruote e poi lasciare la 
costruzione della pendola alle mani 
inanimate di quella macchina? Qual’è più 
facile? Mai è possibile una cosa del 
genere? Dai! Su! Dimmi! Cerca di 
giudicare con la tua mente spietata e 
irragionevole! Qual’è più facile? 
Per dare un’altro esempio, figuriamoci uno 
scrivano. Per uno scrivano qual’è più 
facile? Mettere insieme l’inchiostro, la 
penna e la carta e scrivere così un libro, 
oppure inventare una macchina con più 
sforzo e difficoltà, del tutto dedicata a 
scrivere un libro solo e poi mettere quella 



macchina dentro la carta, l’inchiostro e la 
penna e dire poi a quella macchina 
inconscia e priva di intelligenza ; ‘Dai! Su! 
Scrivi tu!’. Qual’è più facile? Sicuramente 
è mille volte più difficile di scrivere un libro 
in persona. 
SE TU DICI : Sì, è mille volte più difficile 
costruire una macchina dedicata a 
scrivere un libro unico che scriverlo in 
persona. Ma dall’altra parte non potrebbe 
essere più pratico produrre con questa 
macchina delle copie del medesimo libro 
in quantità innumerevole? 
LA NOSTRA RISPOSTA : L’Iddio con la 
sua Potenza illimitata rinnova, in modo 
continuo, le infinite manifestazioni dei Suoi 
Nomi e con lo scopo di esporre in modi 
diversi le Sue Manifestazioni ha creato le 
figure e gli aspetti speciali delle cose in tal 
modo che nessun Libro Divino e nessuna 
Lettera Divina sono sono gli stessi degli 
altri libri e nessuna Lettera dell’Unico 
Eternale è simile agli altri libri ordinari. In 
ogni modo, per espressioni diverse ha 
creato diversi aspetti. Guarda bene la 



faccia umana! Dal tempo di Adamo fino ad 
oggi esiste una realtà immutabile che ogni 
faccia umana ha una caratteristica diversa 
che la distinguisce da quelle altre. Per 
questo motivo le facce umane sono come 
libri diversi. Quindi soltanto per la 
sistemazione di questa arte è necessario 
un diverso set per scrivere, una diversa 
combinazione e una complicata 
composizione differente. In più, occorre un 
altro telaio del tutto diverso per portare e 
per accomodare i materiali esigenti e per 
sistemare nel corpo tutto il necessario. 
Anche se è impossibile, supponiamo che 
la natura sia una macchina da stampa. 
Lasciamo da parte i lavori essenziali della 
stamperia come stampare e comporre che 
sono le tecniche per regolare e mettere il 
piano della stampa in una forma specifica, 
per creare con perfezione le sostanze di 
un’essere vivo radunando queste 
sostanze da ogni parte dell’universo in 
misure precise, un’operazione molto più 
complicata, e per consegnarle alla 
stampa, occorre ancora la Potenza e la 



Volantà di un’Onnipotente che sarebbe 
anche il Creatore stesso della stampa. In 
poche parole, questa ipotesi della 
stamperia risulta completamente falsa. 
 
Quindi così come questi esempi della 
pendola e della stampa , Dio l’Onnipotente 
ha creato le cause e ha creato anche le 
conseguenze come i risultati delle cause. 
Dio stabilisce con la sua Sapieza Assoluta 
una relazione tra le cause e le 
conseguenze. Connette le conseguenze 
alle cause, ai motivi. L’Iddio ha stabilito 
con la Sua Volantà Assoluta la figura e le 
caratteristiche delle cose affinchè 
avessero la funzione dello specchio e 
rispecchiassero le leggi divini della 
creazione per regolamento dei movimenti 
dell’universo. Dio ha creato, sempre con la 
sua Potenza, l’aspetto esteriore della 
natura. Ha creato anche tutte le creature 
sullo stesso aspetto e sulla stessa 
caratteristica facendole armonizzarsi tra 
loro. 
Vi domando ancora una volta, quale via è 



più facile? Non è più facile accettare 
questa realtà messa in evidenza 
decisamente da mille prove ragionevoli? 
Oppure affidare un gran numero di 
strumenti e di equipaggi alle mani delle 
materie, inconsce, inanimate e create, 
chiamandole ‘natura’ oppure ‘causa’, 
affinchè compiessero il lavoro della 
creazione che necessitava tanta abilità e 
saggezza? A questo punto il naturalista 
rinnegatore risponde : ‘Siccome tu mi inviti 
ad essere ragionevole e onesto, adesso, 
io confesso che la strada che noi, i 
naturalisti, abbiamo fatto fin’ora era 
sbagliata, impossibile, brutta e dannosa. 
Chiunque che abbia un po’ di coscienza 
saprà benissimo dalle vostre spiegazioni 
scientifiche che attribuire la creazione alla 
natura e alle cause è una cosa 
impossibile. Attribuire invece la creazione 
ad un’Unico Onnipotente è inevitabile. 
Quindi, io dico: ‘Grazie a Dio, per il bene 
della fede, e fido in Dio’. Però sono in 
dubbio su una questione : ‘Ho la fiducia in 
Dio. Lui è il Creatore, l’accetto, ma voglio 



sapere, quali danni potrebbe avere la 
sovranità di Dio, per la partecipazione di 
qualche cause minori nella creazione di 
alcune cose di poca importanza e per le 
lodi che hanno avuto le cause? In questo 
caso, non si parlerebbe della mancanza 
nella Sovranità dell’Iddio? 
LA NOSTRA RISPOSTA : Come abbiamo 
provato nei titoli precedenti del ‘Risale-i 
Nur’, la ‘Sovranità’ stessa, si contrappone 
a qualsiasi intervento. Figuriamoci un 
giudice oppure un’ufficiale semplice, 
neanche loro non accetterebbero mai 
qualsiasi intervento al loro campo 
dell’autorità, anche se fossero i propri figli 
coloro che minacciano la sovranità loro. 
Gli stessi esempi, possiamo vederli anche 
nella storia. Alcuni sultani religiosi, benchè 
califfo, hanno assassinato i propri figli 
innocenti per paura frivola che 
minacciassero la propria sovranità. Tali 
esempi nella storia ci dimostrano come sia 
fondamentale la ‘legge della 
contrapposizione’ ad ogni tipo di 
intervento avversario. La legge di rifiutare 



ogni tipo di intervento avversario, 
caratteristica della Sovranità, è stata il 
motivo dei caos straordinari nella storia 
dell’umanità, o fra i due governatori in una 
città oppure fra i due re in un paese. 
 
Quindi, perfino l’ombra della sovranità e 
del dominio, conduce l’essere umano, 
debole e bisognoso, a rinnegare 
l’intervento alttrui e a proibire la 
partecipazione di qualsiasi compagno alla 
propria sovranità. Devi capire bene questa 
realtà! E devi accorgerti bene come 
preserva l’essere umano con gelosia la 
propria indipendenza! Se l’uomo si 
comporta in tal modo , come si 
comporterebbe allora l’Unico Glorioso di 
cui Sovranità illimitata è al livello di 
Maestà Suprema, di cui dominio assoluto 
è al grado di Divinità, di cui indipendenza 
è al livello di Unicità e di cui privazione di 
ogni necessità è al livello di ‘Potenza 
Assoluta’? Come mai potrebbe accettare 
un tale Unico Onnipotente la 
partecipazione e l’intervento altrui alla 



propria Sovranità? Cerca di vedere la 
necessità per un tale Sommo Fattore, di 
rifiutare ogni compagnia, ogni 
partecipazione al proprio Potere, alla 
propria Supremazia! 
Per quanto riguarda il tuo secondo dubbio 
su un’altra questione, la quale ; ‘Quando 
alcune cose si rivolgono a certe cause 
nell’eseguire la loro ubbidienza, in questo 
caso non si parlerebbe di una mancanza 
nell’ubbidienza degli esseri, dai particelli 
fino ai planeti, che sono rivolti all’Essere 
Sommo, all’Unico Eternale? 

LA NOSTRA RISPOSTA 
La Somma Sapienza ha creato tutto 
l’universo in modo di un albero, facendone 
gli ‘esseri più intelligenti’ il suo frutto più 
perfetto e fra di loro ha esaltato ‘l’uomo’ 
come ‘il più superiore’ di tutti gli esseri. Lo 
scopo principale della creazione 
dell’uomo, e il più importante frutto 
dell’uomo, è, senza dubbio, la sua 
ubbidienza e il suo senso di gratitudine 
verso Dio. Quindi un tale Dio, il più 
Supremo, l’Unico Sovrano e l’Unico 



Assoluto che ha creato tutto l’iniverso per 
farsi amato e conosciuto, mai è possibile 
che concedesse ‘il senso della gratitudine’ 
e ‘l’ubbidienza’ alle altre mani che l’uomo, 
il più sublime frutto dell’universo? Mai è 
possibile che lo stesso Iddio, 
contrariamente alla sua Saggezza, 
rendesse vano e futile il frutto dell’universo 
e il risultato della Sua creazione? 
Certamente no! E come mai l’Iddio 
permetterebbe che le sue creature 
facessero l’ubbidienza agli altri facendole 
intanto rinnegare la propria Saggezza e la 
propria Sovranità? E poichè Lui ha 
dimostrato, tramite i suoi atteggiamenti, la 
Sua volantà di essere amato e conosciuto 
in modo illimitato, come mai 
permetterebbe allora che le Sue più 
perfette creature Lo dimenticassero e 
rivolgessero le proprie gratitudini, l’amore 
e l’ubbidienza alle cause? E come mai 
l’Iddio consentirebbe che le Sue creature 
Lo dimenticassero e rifiutassero il Suo 
Scopo nel creare tutto l’universo? Oh, 
amico mio, siccome hai smesso il 



pensiero naturalista, ormai devi parlare tu! 
 
Risponde colui che ha smesso il pensiero 
naturalista: ‘Grazie mille a Dio. Due cose 
mi mettevano in dubbio, ma sono risolte 
ormai. Mi hai chiarito i sospetti. E le due 
prove sull’Unicità di un Creatore Unico 
erano talmente persuasive e brillanti che, 
avere un pensiero contrario , non vuol dire 
altro che rinunciare l’esistenza del Sole e 
del Giorno. 
 

PARTE FINALE 
La persona che diventa fedele lasciando il 
pensiero naturalista parla così: ‘Grazie 
mille a Dio, sono chiariti ormai i miei 
sospetti. Ma qualche questione mi mette 
ancora in curiosità: 
 

PRIMA QUESTIONE 
Ho sentito da parecchi pigroni e da quelli 
che trascurano le preghiere, dire: ‘Perchè 
Dio ha bisogno delle nostre preghiere? E 
perchè Iddio, rimprovera nel Corano, 
severamente e con insistenza quelli che 



abbandonano le preghiere e li minaccia di 
una punizione spaventosa come l’inferno? 
E come mai un tale Corano talmente 
moderato, mite ed onesto potrebbe avere 
un’atteggiamento così rigido nei confronti 
di un peccato così semplice e lieve? 
 

LA NOSTRA RISPOSTA 
L’Iddio Onnipotente non ha bisogno nè 
delle tue preghiere nè nessun altra cosa. 
Sei, tu, invece che hai bisogno 
dell’obbedienza e delle preghiere. Perchè 
la verità è che sei malato spiritualmente. 
Come abbiamo dimostrato nei titoli 
precedenti del ‘Risale-i Nur’, l’obbedienza 
e le preghiere sono una specie di rimedio 
per le piaghe spirituali dell’uomo. Per 
esempio, se un malato non solo rifiutasse 
le medicine prescritte da un medico 
affettuoso per la sua guarigione, ma 
anche dicesse al medico, ‘Non hai 
bisogno di nulla, non hai niente a che fare 
con me, allora perchè mi costringi a 
prendere le medicine?’, ciò sarebbe molto 
assurdo. 



Le minaccie e le punizioni del Corano, in 
caso dell’abbandono delle preghiere, non 
sono differenti da quelle di un re, il quale, 
con lo scopo di proteggere i diritti dei 
propri sudditi infligge punizioni rigide 
secondo la colpa di colui che abusa i diritti 
dei sudditi. Un uomo che abbandona le 
preghiere, viola in modo grave i diritti degli 
esseri e effettua una specie di tortura 
spirituale su di loro, perchè sono, ad un 
certo senso, come i sudditi di un Sultano 
Eternale. Perchè gli esseri raggiungono il 
culmine della perfezione tramite le 
preghiere e l’obbedienza e si legge 
un’espressione di pace nella loro faccia 
che hanno rivolto al Sommo Fattore. Colui 
che abbandona le preghiere non vede e 
non è più in grado di vedere le preghiere e 
l’obbedienza di tutti gli esseri e poichè 
perde la sua capacità di concepire non fa 
altro che rinunciare. Disprezza tutti gli 
esseri che sono come lettere divine e che 
rispecchiano i nomi dell’Iddio e 
possiedono una posizione alta per le 
preghiere e per l’obbedienza. Poichè 



considera tutti gli esseri insignificanti, 
inutili e inanimati, gli insulta e rinuncia la 
perfezione loro facendoli scendere dalla 
loro posizione privilagiata. 
 
In verità, ognuno vede il mondo dal 
proprio specchio. Dio ha creato l’uomo in 
modo di ‘misura’ oppure ‘bilancia’ per 
l’universo. L’Iddio, di questo universo, ha 
consegnato ad ognuno, un particolare 
universo e l’uomo secondo la sua fede nel 
cuore vede il colore dell’universo. Per 
esempio, un uomo disperato, piangente e 
pessimista vede tutti gli esseri, in 
disperazione, in lacrime e pieni di 
tristezza, mentre gli ottimisti, allegri e 
vivaci vedono un mondo felice e 
sorridente. Colui che riflette e medita sulla 
Potenza di Dio, dedicandosi alle preghiere 
e alla glorificazione, scopre, fino ad un 
certo livello, le preghiere concreti e vere 
degli esseri. Mentre colui che lascia le 
preghiere per negligenza e per diniego 
vede gli esseri in un modo totalmente 
opposto alla loro vera perfezione e vive 



allucinazioni e fa assalti ai diritti degli 
esseri. 
Colui che non pratica più le preghiere, 
poichè non è più in sè stesso, danneggia il 
proprio animo, che è il servo anche esso, 
come lui stesso, dell’Unico Possessore. Il 
Possessore Unico, minaccia severamente 
l’uomo, a scopo di liberarlo dal suo ‘ego’ 
che lo conduce alle cattiverie. E perchè 
l’uomo lascia la preghiera, che è il risultato 
della sua creazione e il fine per cui è 
creato, si appropria un comportamento di 
aggresione contro la Saggezza Divina e 
merita così la punizione. 
IN BREVE, Colui che smette le preghiere 
tormenta il proprio animo, che è in 
possesso del Giudice Supremo e che è un 
servo del Sommo Fattore. Rifiutare la 
perfetta creazione dell’universo, è un 
atteggiamento di trasgressione alle leggi 
dell’universo. E siccome è una 
trasgressione contro la Sapienza Divina, 
un tale comportamento merita una 
punizione grave. Con lo scopo di 
esprimere sia i castighi sia le realtà 



sopradette, il Corano miracoloso 
preferisce un linguaggio rigido, in perfetto 
accordo con i principi di eloquenza che 
corrisponde alle esigenze della situazione. 
 

SECONDA QUESTIONE 
Colui che ritrova le fede rinnegando il 
pensiero naturalista dice: 
‘E’ una realtà ben chiaro che ogni essere, 
in tutti i suoi aspetti e in ogni suo lavoro, 
dipende dalla Volantà Divina e dalla 
Potenza Dominante. Davanti ad una realtà 
così grande, la mente umana, con la sua 
capacità limitata, rimane insufficiente a 
comprendarla pienamente. L’abbondanza 
infinita che ci circonda, l’agevolezza 
illimitata nel crearsi e nel formarsi delle 
cose e le espressioni esplicite del Corano 
: 
‘La vostra creazione e la vostra 
resurrezione sono come la creazione e le 
resurrezione di una persona singola’ 
(Corano - 31 / 28) 
‘L’avvenimento del giorno del giudizio sarà 
in un batter d’occhio oppure in un tempo 



più breve’ (Corano, 16 / 77) . 
Non solo metteno in evidenza quella 
facilità infinita, ma anche ci dimostrano 
quanto sia accettabile e razionale questa 
realtà. Ma cosa potrebbe essere il segreto 
e il motivo di questa agevolezza nelle 
creazione delle cose? 
 

LA RISPOSTA: La risposta di questa 
domanda è stato messo in evidenza in 
modo decisivo e persuasivo nel commento 
del verso Coranico che costituisce la 
decima parola della ‘Lettera Ventesima’ 
del Risale-i Nur che dice: 
 
‘E Lui è potente su tutte le cose ( Lui ha 
potenza assoluta a fare tutto ) 
 
Nel prefisso della lettera sopradetta è 
stato evidenziato in modo più chiaro che 
quando la creazione viene attribuita al 
Sommo Fattore la creazione degli esseri 
diventa più facile così come creare un 
essere unico. Se la creazione non si 
attribuisce all’Unico Onnipotente, la 



creazione di un essere unico diventa tanto 
difficile quanto la creazione di tutta 
l’esistenza. Creare un seme unico diviene 
così problematica e difficile come creare 
un albero. Quando si attribuisce invece al 
loro vero e proprio Creatore perfino la 
crezione di tutto l’universo diventa più 
facile e senza problemi come creare un 
albero. E’ così facile creare il Paradiso 
come creare la primavera, è facile creare 
la primavera come creare un fiore. 
E’ da fare un breve accenno, fra centinaie, 
ad una o due prove chiarite in dettaglio nei 
capitoli precedenti del ‘Risale-i Nur’ che 
mettono in rilievo la visibile abbondanza 
illimitata e il facile trovarsi degli 
innumerevoli individui di ogni genere, 
l’agevolezza e velocità immensa nella 
creazione e nell’esistenza degli esseri ben 
ordinati, preziosi e creati con un’arte 
eccellente. 
Per esmpio, l’amministrazione dei cento 
soldati sotto il comando di un’ufficiale 
unico è cento volte più facile di 
amministrare un soldato sotto il comando 



dei cento ufficiali. L’affidare 
l’equipaggiamento di un’armata ad un 
quartier generale unico, ad una fattoria 
unica e sotto l’unica legge e sotto il 
comando di un sultano unico è tanto facile 
quanto equipaggiare un soldato unico. Al 
contrario, affidare l’equipaggiamento di un 
soldato unico ai diversi quartieri generali, 
alle diverse fattorie e ai differenti 
comandanti è tanto difficile quanto 
provvedere l’equipaggiamento di 
un’armata completa. Perchè in questo 
caso solo per equipaggiare un soldato 
unico saranno necessarie delle fattorie di 
cui hanno bisogno di un’armata completa. 
Per sempio, quando prendiamo in 
considerazione un albero, vediamo che le 
necessità essenziali per la vita di un 
albero vengono provvedute, secondo la 
legge dell’unicità, da un radice unico, da 
un centro unico e seconda una legge 
unica. Quindi produrre migliaia di frutti per 
un albero è tanto facile quanto produrre 
una frutta sola. Invece, in caso di 
sostituizione della legge dell’unicità con 



quella di molteplicità, cioè quando 
saranno procurate le necessità vitali di 
ognuna frutta dalle fonti diverse, sarebbe 
così difficile produrre una frutta sola come 
produrre un albero completo. E nello 
stesso modo, produrre un seme unico, il 
nucleo dell’albero, diventerà tanto 
problematico quanto produrre un albero. 
Perchè tutte le necessità vitali di cui ha 
bisogno un albero, sono necessarie anche 
per un seme unico. 
 

Esistono quindi mille esempi simili che 
dimostrano quanto sia facile, per migliaia 
di esseri, di venire in esistenza secondo la 
legge dell’unicità che venire in esistenza 
secondo la legge di molteplicità 
ascrivendo compagni a Dio. Sul proposito 
consigliamo al lettore di riferirsi ad altri 
capitoli del ‘Risale-i Nur’, dove è stata 
chiarita questa realtà con prove decisive. 
Qui metteremo in evidenza il più 
importante motivo di tale facilità nei 
confronti del Destino e la Potenza Divina: 
Sei tu, un essere creato. Se tu consideri 



l’Iddio come l’unico Possessore della 
Potenza Eternale e come l’Unico 
Creatore, vedrai che Lui è capace di 
crearti con la Sua Potenza Infinita, ad un 
batter d’occhio, cioè in tempo brevissimo 
così come incendiare il fiammifero. Se al 
contrario, attribuisci la tua esistenza alla 
natura e ai motivi materiali, poichè sei il 
frutto perfetto e la sostanza eccellente e la 
cifra minore di tutto l’universo, in questo 
caso, per crearti, bisognerà vagliare tutto 
l’universo e gli elementi con uno staccio 
delicato per raccogliere da tutti gli angoli 
dell’universo, le materie in misure precise, 
di cui si è composto il tuo corpo. Perchè le 
cause materiali non possono fare altro che 
raccogliere e unire. E’ una realtà di 
comune approvazione che i materiali dalla 
nullità non possono creare niente. 
Altrimenti, saranno costretti a raccogliere 
da ogni angolo del cosmo le cose 
necessarie per creare un minimo essere 
vivente. Insomma devi intendere bene 
quanta facilità ci sia nell’unicità e quanta 



difficoltà ci sia nella deviazione e 
nell’attribuire compagni a Dio! 

SECONDA RISPOSTA 
E’ da sottolineare un’altra agevolezza dal 
punto di vista scientifico, il quale: 
Il destino è uno degli aspetti della scienza, 
cioè il destino stabilisce una misura 
determinata a costituire per ogni essere 
una forma speciale e immateriale. E 
questa misura determinata compone un 
piano oppure un modello nell’esistenza di 
ogni cosa. Quando la Potenza Divina crea 
con estrema comodità, crea su questa 
misura determinata. Se la creazione non 
si attribuisce all’Unico Onnipotente, al 
Possessore di una scienza infinita ed 
eternale che abbraccia tutte le cose, non 
escono fuori forse mille difficoltà ma 
sorgono centinaio di impossibilità. 
Insomma, se non fossero quel piano e la 
misura determinata stabiliti tutti e due da 
parte del Destino e che esistono nella 
Scienza Divina, sarebbero nesessarie in 
questo caso, mille forme materiali ed 



esterni a creare perfino il corpo di un 
animale minimo. Quindi devi vedere bene, 
che facilità estrema ci sia nell’attribuire 
tutta la creazione a Dio, e che difficoltà 
infinita ci sia nella deviazione e 
nell’attribuire compagni a Dio! Intendi 
bene ormai, quanto sia vera ed esatta e 
sublime la realtà che sottolinea quel verso 
Coranico che dice: 
‘L’avvenimento del giorno del giudizio sarà 
in un batter d’occhio oppure in un tempo 
più breve’(Corano, 16 / 77) 
 
TERZA QUESTIONE 
Il convertito , l’ex-nemico di ieri e il fedele 
e l’amico di oggi domanda ; ‘I filosofi che 
hanno avuto un gran progresso oggi 
difendono la tesi dicendo, ‘nessuna cosa 
si crea dalla nullità e nessuna cosa va alla 
nullità (si annulla), sono le composizioni e 
decomposizioni che fanno funzionare la 
fattoria dell’universo.’ 
 
LA RISPOSTA : I filosofi più avanzati che 
non osservano l’esistenza sotto la luce del 



Corano, vedendone la difficoltà anzì 
l’impossibilità di spiegare la formazione e 
l’esistenza con i termini di ‘natura’ e 
‘causa’, si sono divisi in due gruppi. I 
sofisti (coloro che sostengono il pensiero 
sofistico ) costituiscono una parte del 
primo gruppo. I sofisti hanno esaltato la 
‘ragione’, una delle più importanti 
caratteristiche dell’uomo e rinnegando non 
solo l’esistenza dell’universo ma anche 
l’esistenza di sè stessi sono discesi ad un 
livello più basso degli animali. Un tale 
rifiuto era la via più facile per loro che 
accettare la forza creatrice della natura e 
delle cause. In tal modo rifiutando sia 
l’universo sia sè stessi sono decaduti ad 
un’ ignoranza più cupa. 
Il secondo gruppo invece si è reso conto 
delle difficoltà infinite in caso di accettare il 
pensiero che considerava la ‘natura’ e le 
‘cause’ come la forza creatrice e secondo 
il quale nemmeno la creazione di una 
mosca oppure di un seme era tanto 
problematica. I sostenitori di questo 
gruppo sentivano insomma il bisogno di 



una forza straordinaria che la mente 
umana non poteva capire interamente. 
Alla fine, sono stati costretti a rifiutare 
l’atto della creazione dicendo, ‘Niente può 
venire in esistenza dalla nullità’ e vedendo 
neanche l’impossibilità di un annullamento 
totale sono insistiti su quel parere che 
dice: ‘Ciò che esiste non può annullarsi’. 
Supponevano una situazione immaginaria 
in cui, sia l’esistenza sia l’annullamento 
della cose avveniva attraverso i movimenti 
degli atomi, in una maniera del tutto 
occasionale, cioè in un’atmosfera casuale 
e dipendeva dall’unirsi e dal sciogliersi e 
dal radunarsi e dalla dispersione delle 
cose. 
 

E tu! Guarda bene, quanto ridicoloso, 

ignorante e basso abbia fatto la 

deviazione l’uomo ! Vedi quelli che si 

credono di essere i più intelligenti! Quindi, 

rifiutare il venire in esistenza dalla nullità e 

non attribuire la creazione ad una Potenza 

Assoluta è un atteggiamento molto più 



stupido e ignorante di quello dei sofisti che 

costituiscono il primo gruppo. Quello dei 

sofisti è un comportamento di totale rifuto 

contro l’Iddio : 

- che è l’Unica Potenza Eternale che crea 

ogni anno, in un istante, quattrocentomila 

genere sulla terra 

- che ha creato il cielo e la terra in sei 

giorni 

- che crea ogni primavera, soltanto in sei 

settimane, un mondo molto più vivace, 

molto più eccellente e molto più artificioso 

perfino neanche dell’universo 

- che crea gli esseri con una scienza 

eternale 

Questi sfortunati con l’anima di Faraone, 

che non hanno niente in mano altro che 

una volantà limitata ed un’impotenza 

infinita e poichè non sono capaci di 

annullare niente e poichè non possono 

creare nulla, perfino una minima particella, 

e poichè, secondo loro, nessuna cosa 

viene in esistenza dalla nullità e poichè la 



natura e le mani delle cause,di cui hanno 

fiducia, sono incapaci di creare, non 

rimane a loro altro che dire, ‘Niente può 

venire in esistenza da ciò che non esiste e 

niente va alla nullità (si annulla)’. Dicendo 

così, cercano di attribuire questo principio 

assurdo ed erroneo all’Unico Onnipotente. 

Il Sommo Fattore ha, infatti, due modo di 

creare: 

Il primo: Il primo modo di creare avviene 

tramite la derivazione e l’invenzione. 

L’Iddio crea un essere dalla nullità e crea 

ancora dalla nullità le sue necessità e 

affida alle mani dell’essere le sue 

necessità. 

Il secondo avviene tramite la costruzione e 

l’arte. Lui costruisce un gruppo degli 

esseri radunando insieme gli elementi 

dell’universo, con lo scopo di dimostrare i 

delicati esempi della Sua Saggezza e per 

disporre gli scintilli delle manifestazione 

dei Suoi Nomi. L’Iddio per essere il 

Sostentatore Unico e Assoluto manda, agli 



esseri, gli atomi e le materie sotto il Suo 

comando, a scopo di farli funzionare negli 

esseri. 

Allora, l’unica Forza Assoluta ha due modi 

di creazione, sia dà origine e sia 

costruisce. Annullare ciò che esiste e 

creare ciò che non esiste è molto semplice 

e veloce per Lui ed è una legge perpetua 

ed universale. Dovrebbe essere annullato 

invece colui che dice ; ‘Lui non può creare 

ciò che non esiste’ per una Potenza 

Assoluta la quale crea dalla nullità, in una 

sola Primavera, le forme e le figure dei 

trecento mila esseri animati creando 

anche tutte le qualità,le particelle e le 

condizioni loro. 

L’uomo che rifiuta il pensiero naturalista 
abbracciando la realtà parla così: ‘Tutte le 
mie glorificazioni sono per l’Iddio. 
Ringrazio Dio, quanto il numero degli 
atomi, per il bene dell’iman (della fede). 
Tutte le mie lodi sono per Dio, per aver 
ottenuto, alla fine, la fede perfetta. Mi 



sono liberato ormai dalla miscredenza. E 
non mi esiste più nel cuore nessun 
dubbio’. 
‘Ringrazio Dio per il bene dell’Islam e per 
una fede assoluta e perfetta. Sei tu, 
l’Unico, privo di ogni difetto e di ogni 
sbaglio! Non abbiamo, o Dio, nessun altro 
sapere che ci permetta sapere! Sei tu, 
Onnisciente e sei tu l’Unica Sapienza 
Assoluta!’ (Corano, 2 /32) 
 
 
       Una tale natura può essere soltanto 
un’opera d’arte, ma non il Creatore stesso. 
E’ un ‘ricamo’, ma non può essere il 
‘ricamatore’ stesso. E’ un ‘decreto’, ma 
non è il ‘giudice’. E’ l’insieme delle leggi 
della creazione, non può prendere il posto 
del ‘Legislatore’. E’ lo shermo che 
rispecchia la dignità divina, non può 
essere il Creatore stesso. La sua 
esistenza è per l’effetto altrui, non può 
essere l’Autore stesso. E’ la legge, non è 
‘Potenza Assoluta’ e non può possedere 
potenza. E’ creata su una misura precisa, 



non può essere Colui che misura. E’ 
‘ricevente’, non è ‘sorgente’. 
 


