Natur - Ursache oder Wirkung?

Dreiundzwanzigster Blitz

Obwohl dies eigentlich die Sechzehnte Anmerkung zum
Siebzehnten Blitz wére, wird sie wegen ihrer Bedeutung als
Dreiundzwanzigster Blitz bezeichnet. Sie vernichtet die aus dem
Naturalismus herauswachsende atheistische Philosophie, ohne ihr
noch die Chance zu einer spdteren Renaissance zu lassen. So
zertrimmert sie den Grundstein des Unglaubens vollstindig.

Hinweis

Mit dieser Abhandlung wird anhand von neun
Unmoglichkeiten, die mindestens neunzig Unmoglichkeiten
beinhalten, dargelegt, in welchem Mal3e die wahre Natur des Weges,
den die Gottesleugner unter den Naturalisten beschritten haben,
unverniinftig und hésslich ist und in welchem Grade sie auf
Aberglauben beruht. Weil aber diese Unmdglichkeiten schon in
anderen Abhandlungen teilweise dargelegt wurden, kénnen wir hier
einige Stufen iiberspringen, in dem wir uns ganz kurz fassen. Es
steigt daher plotzlich der Gedanke auf: Wie konnten nur so beriihmte
und verniinftige Philosophen einen so deutlichen und offensichtlichen
Aberglauben annehmen und auf einem solchen Wege fortschreiten?
Ja, sie konnten die wahre Natur des von ihnen eingeschlagenen
Weges nicht wahrnehmen. Aber die Realitit dieses Weges, die
Pramisse und das Resultat dieses Weges ist dergestalt, dass ich bereit
bin, den Zweiflern mit ganz klaren und unwiderleglichen Zeugnissen
ausfiihrlich darzulegen und zu beweisen, dass eine Zusammenfassung
ihrer Lehre , deren Voraussetzungen und zwangsldaufigen Resultaten
hisslich und abscheulich und dem Verstande unzugénglich sind, und
werde dies auch am Ende jeder Unmoglichkeit, die ich
niederschreiben werde, darlegen.



Anmerkung: Der Grund fiir die Verfassung dieser
Abhandlung ist der, dal man in besonders verletzender und
besonders hall licher Weise seine Geringschitzung der Wahrheiten
des Glaubens zum Ausdruck gebracht und einen Aberglauben
genannt hat was dem unzuldnglichen Verstande nicht erreichbar ist,
Atheismus und Naturalismus miteinander in Verbindung gebracht
und so den Quran angegriffen hat. Dieser Angriff entfachte im
Herzen einen heiligen Zorn. den Atheisten heftige und filirchterliche
Ohrfeigen zu versetzen und auch denen, die ihr Antlitz von der
Wahrheit ab und den Doktrinen des Aberglaubens zugewandt haben:
wenn auch sonst die Lehre der Risale-i Nur eine vornehme.
freundliche und milde Rede ist.

»lm Namen Allahs, des Erbarmers, des Barmherzigen. Es
sprachen ihre Gesandten: Gibt es etwa einen Zweifel an dem
Schopfer der Himmel und der Erde?« (Sure 14, 10)

Diese ehrwiirdige Ayah zeigt, in der Form einer verneinenden
Fragestellung, indem sie aussagt, dass es »Uber Gott den
Gerechten keinen Zweifel gibt und geben darf«, dass die Existenz
und Einheit Gottes ganz offensichtlich ist.

Einfithrung

Oh Mensch! Wisse, dass es flrchterliche Worte gibt, die den
Mund der Menschen verlassen, ohne dass sie deren Gottlosigkeit
bemerken. Leute des Glaubens gebrauchen sie, ohne es zu wissen.
Wir erklaren hier drei auRerst wichtige von ihnen.

Erstens: »Es wurde verursacht«, d.h. die Ursachen haben
diesen sichtbaren Dingen ihre Existenz verliehen.

Zweitens: »Es bildete sich selbst«, d.h. es bildete sich aus
sich selbst heraus, entstand, erwuchs.

Drittens: »Es erfordert die Natur«, d.h. es ist naturlich, die
Natur erfordert es, bringt es zu Stande.



Ja, es gibt nun einmal ein Dasein und das kann auch nicht
geleugnet werden. Zudem gleicht jedwedes Sein einem Kunstwerk, das
mit Sinn und Verstand ins Dasein gerufen wurde. Uberdies besteht es
nicht ewig und ohne Anfang, sondern wurde neu geschaffen. Auf jeden
Fall, oh du Atheist, wirst du sagen, dass das, was hier ist, z.B. dieses
Tier da durch Ursachen der unbelebten Natur hervorgebracht wurde,
d.h. dieses Sein wurde durch die Verknipfung von Ursachen ins Dasein
gebracht... oder aber: Es hat sich selbst eine Form gegeben... oder
aber: Es kam unter der Einwirkung natirlicher Ursachen als natirliches
Ergebnis zustande... oder aber: Es ist ein Geschdpf aus der Kraft des
Glorreichen-Allméachtigen.

Da aber dem Verstande auller diesen vier Wegen kein
anderer Weg mehr offen bleibt, steht uns, wenn wir mit absoluter
Sicherheit beweisen kénnen, dass die oben genannten drei Wege
nicht gangbar sind, auf einem Aberglauben beruhen, auerhalb des
Mdoglichen liegen, zwangslaufig und offensichtlich nur noch der
vierte Weg als die ohne allen Zweifel einzig sichere Lehre von der
(alles bewirkenden Einheit und) Gegenwart Gottes offen.

Erste Streitfrage: Ein Geschdpf hat durch eine Verknlpfung
der Ursachen aus der unbelebten Welt Gestalt angenommen und ist
so ins Dasein getreten. Wir wollen hier unter sehr vielen
Unmaoglichkeiten nur drei erwahnen.

Erste Unmaoglichkeit: In einer Apotheke findet man hunderte
von Glasern, die mit den verschiedenartigsten Substanzen angefullt
sind. Man wolle nun aus diesen Heilmitteln eine wundersame Salbe
gewinnen, die lebendig sein soll! AuRerdem ist es erforderlich, aus
ihnen ein wundersames lebendes Heilmittel herzustellen. Wir sind
gekommen und haben in dieser Apotheke eine gro3e Menge dieser
lebendigen Salbe und von diesem lebenden Heilmittel gesehen. Wir
haben jede dieser Salben untersucht.

Wir haben gesehen: Jedes dieser Glaser enthalt eine
bestimmte Menge, ein, zwei Dirhem (= 6 Gramm) von diesem, drei,
vier Dirhem von jenem, sechs, sieben Dirhem von etwas anderem
usw. Es wurden verschiedene Mengen unterschiedlicher
Arzneimittel verwendet. Hatte man ein Dirhem mehr oder weniger

3



entnommen, ware diese Salbe nicht mehr lebensfahig, kénnte ihre
Wirkung nicht mehr zeigen. Und auch dieses lebende Heilmittel
haben wir geprtft. Es wurde aus jedem Glas eine ganz bestimmte
Menge enthommen. Ware es auch nur um ein Geringes mehr oder
weniger gewesen, hatte das Heilmittel seine Besonderheit verloren.
Es gibt nicht nur mehr als finfzig verschiedene Glaser, man hat
auch noch unterschiedliche Mengen von jedem Mittel verwendet, da
jedes von ihnen sein eigenes Mal} kennt.

Ja, ware es denn auf irgendeine Weise moglich und
wahrscheinlich, dass die aus den verschiedenen Glasern
entnommenen unterschiedlichen Mengen dadurch zueinander
gekommen sein und sich miteinander vermischt haben kdnnten,
dass irgendein sonderbarer Zufall oder vielleicht ein Windstol3 die
Glaser umgeworfen habe, wodurch die Arzneien ausgelaufen seien
und jede von ihnen sich mit dem nur allein ihr eigenen genauen Maf}
zu einer bestimmten Salbe vereinigt hatten... Gabe es vielleicht
etwas, das ein noch grofierer Aberglaube, noch unwahrscheinlicher
und absurder ware als dieses? Konnte ein Esel selbst eine doppelte
Eselei annehmen und dann ein Mensch werden, wurde er sagen:
»Eine solche Idee kann ich nicht annehmen« und davon laufen.

So ist es also wie in diesem Beispiel: Alles, was Leben in sich
enthalt, ist sicherlich eine solche lebendige Salbe. Und jede Pflanze
gleicht einem lebenden Heilmittel, das aus vielen unterschiedlichen
Substanzen zusammengesetzt ist, fur das viele spezifische
Mafeinheiten angewandt wurden. Dies den Ursachen und
Elementen der Natur zuzuschreiben und zu sagen: »Die Ursachen
haben dies bewirkt« ist hundertfach weiter von jeglicher Vernunft
entfernt, unmdglicher und absurder, als die Entstehung einer Salbe
in einer Apotheke durch das Umstlrzen der Glaser.



Kurzum: Alles Lebendige in dieser groRen Apotheke der
Welt kann nur aus der unendlichen Weisheit, dem grenzenlosen
Wissen und einem alles umfassenden Willen Gestalt annehmen,
durch Urteil und Bestimmung des Urewigen-Weisen, der die Waage
halt. Ein Ungluckseliger, welcher sagt: »Dies haben die Ursachen
der natirlichen Elemente zustande gebracht, die taub und blind,
einem Sturzbach ohne Grenzen gleich dahinstromen«, ein dummer
Phantast, der sagt: »Dies wunderbare Heilmittel ist ganz von selbst
entstanden, dadurch, dass die Glaser umgestirzt und ausgelaufen
sind.« Er spricht noch térichter als ein tdrichter Trunkenbold. Ja,
dieser Unglaube, diese Torheit, diese narrische Trunkenheit ist reine
Phantasterei.

Zweite Unmoglichkeit: Ware nicht ein jedes Ding dem
Glorreichen-Allmachtigen zuzuschreiben, welcher Ein-Einziger ist,
sondern auf Ursachen aus der unbelebten Natur zuriickzuflihren, dann
misste notwendiger Weise bei der Entstehung alles dessen, was da
lebt, eine Vielzahl von Ursachen und Elementen beteiligt sein. Es ist
aber ganz offensichtlich eine Unmaéglichkeit, dass in dem Kérper eines
so kleinen Geschdpfes wie einer Micke eine derart gro3e Anzahl von
Vektoren, die voneinander verschieden und einander entgegengesetzt
sind, in so vollkommener Ordnung, mit einer so empfindlichen
MaRgenauigkeit und in so vollstandiger Ubereinstimmung wirksam
werden, dass jeder, der auch nur so viel Bewusstsein besitzt, wie sich
im Flugel einer Micke befindet, sagen muss: »Das ist unmdglich. Das
kann nicht sein.« Ja, der winzige Leib einer Micke steht mit den
meisten Ursachen und Elementen des Alls in Verbindung, ist sogar
dessen Zusammenfassung. Waren sie nicht dem Urewigen-
Allmachtigen zuzuschreiben, dann missten diese Ursachen der
unbelebten Natur selbst neben ihrem Koérper zu finden sein, oder aber
in ihren winzigen Leib eintreten. Ja, es ware sogar erforderlich, dass sie
in jede einzelne Facette ihres Auges eintreten, die ein verkleinertes
Abbild ihres Kérpers ist. Denn wenn die Ursache aus der unbelebten
Natur kommt, muss sie auch neben oder in dem verursachten Objekt
wirksam werden. In diesem Falle misste man davon ausgehen,
dass sie wie ein Meister im Inneren der biologischen, chemischen



und physikalischen Bausteine und Grundelemente dieser winzigen
Zelle arbeiten, dort, wo nicht einmal die Spitzen der Fuhler einer
Micke mehr Platz finden.

Also wirde sich einer solchen Hypothese selbst noch ein
ungewohnlich spitzfindiger unter den Sophisten schamen.

Dritte Unmaoglichkeit: Eine unverriickbare Grundregel sagt:
»Einheit entsteht nur aus der Einheit.«, das heil3t, wenn eine
Existenz Einheit besitzt, kann sie nur von einem Einzigen, von einer
einzigen Hand geschaffen sein. Besonders dann, wenn dieses Ding
in der so vollendeten Ordnung seiner Existenz und mit den ihm
eigenen MalRen alle Aspekte des Lebens in sich gesammelt
aufzeigt, kann sie offensichtlich nicht durch viele verschiedene
Hande geschaffen worden sein, weil das eine Ursache zu
Streitigkeiten und Verwirrungen ware, sondern muss vielmehr von
der Hand eines Allmachtigen und Allweisen geschaffen worden sein.
Da dieses Durcheinander verschiedener Hande in einem

Durcheinander unendlich vieler lebloser Naturelemente, die — taub
und blind, ohne Verstand und Bewusstsein — nicht ihre Grenze
kennen, diese Blindheit und Taubheit von Ursachen auf unendlich
vielen grenzenlos moglichen Wegen, Verbindungen und
Vereinigungen nur noch vermehrt, ist es so weit davon entfernt, noch
vernunftig zu sein, wie die gleichzeitige Annahme von hundert
Unmaoglichkeiten, dass diese Existenz in ihrer Wohlgeordnetheit und
Proportionalitat und Einheitlichkeit sich darauf stltzen sollte.

Aber selbst dann, wenn wir einmal von dieser Unmdglichkeit
absehen wollen, missen sicherlich dennoch die Einwirkungen der
Ursachen der unbelebten Natur eine Angriffs- und Berihrungsflache
haben. Aber diese Berlhrungsflache mit den Ursachen der unbelebten
Natur kann bei lebenden Wesen nur deren Oberflache sein. Trotzdem
sehen wir, dass das Innere der Lebewesen zehnmal mehr geordnet ist
als deren AuBeres, feiner gestaltet und kinstlerisch noch vollendeter,
obwohl es die Hande der Ursachen der unbelebten Natur nicht
erreichen und nicht beriihren kénnen. Obwohl die winzigsten Pflanzen



und die winzigsten Tierchen klnstlerisch noch weit staunenswerter
gestaltet und noch einzigartiger geschaffen sind als die groRRen
Geschopfe, hielle es, hundertfach blind und tausendfach taub zu
sein, wollte man dies starren, einsichtslosen, grobkdrnigen,
weitmaschigen, grobkalibrigen, einander entgegengesetzten, blinden
Ursachen zuzuschreiben, wo doch die Hande und die Werkzeuge
der Ursachen der unbelebten Natur in ihnen gar keinen Platz finden,
ja sie noch nicht einmal auch nur von auf3en berihren kénnen!...

Aber es gibt noch eine zweite Streitfrage; Sie behauptet:

»Es hat sich von selbst gebildet.«, das heil’t: Es ist aus sich selbst
heraus entstanden.

Nun, auch dieser Satz enthalt viele Unméglichkeiten. Er ist in
vielfacher Hinsicht unméglich und irrig. Um ein Beispiel zu geben,
wollen wir drei von diesen Unmdglichkeiten erklaren.

Erste Unmoglichkeit: Oh du hartnackiger Leugner! Dein
Egoismus hat dich so dumm gemacht, dass er dich in deinen
Schlussfolgerungen dahin flihrt, hundert Unmdglichkeiten zugleich
anzunehmen. Denn du existierst; und du bist nicht einfach ein
Stlickchen tote, unveranderliche Materie. Vielmehr gleichst du einer
wohldurchdachten und aufs Beste konstruierten Maschine, die sich
standig erneuert und einem wundervollen Palast, der bestandig
renoviert wird. Die Zellen deines Kdrpers sind zu jeder Zeit an der
Arbeit. Dein Koérper lebt in standiger Beziehung mit dem All, was
besonders seine Erhaltung und Funktionstlchtigkeit und was seine
Fortpflanzung betrifft, und befindet sich in einem bestandigen
Austauschprozess. Die Zellen, die in deinem Korper arbeiten,
achten darauf, dass diese Beziehungen nicht beeintrachtigt werden
und dieser Austauschprozess nicht gestort wird. Dabei gehen sie mit
Umsicht vor und es ist, als seien sie auf den Kosmos hin
ausgerichtet. Sie fassen zuerst deine Ausrichtung auf den Kosmos
ins Auge und erflllen danach ihre Aufgabe. In deinem &uRerlichen
und innerlichen Wohlbefinden ziehst du entsprechend dieser
wunderbaren Erflillung der Aufgabe deiner Zellen deinen Nutzen.



Wenn du nicht annehmen willst, dass sich die Zellen
deines Kdrpers wie winzige Beamte oder wie ein Heer des Urewig-
Allmachtigen verhalten oder der Bleistiftspitze des Bauplanzeichners
gleichen bzw. den Punkten, die er damit macht, dann ist fir jede
Zelle, die in deinem Auge arbeitet, ein solches Auge notwendig,
welches das Ganze deines Korpers von allen Seiten zugleich sehen
kann, ein Auge, welches auch das ganze Weltall, mit dem du
verbunden bist, zu sehen vermag; man misste ihr einen solchen
Verstand verleihen wie von hundert Genien, welche deine ganze
Vergangenheit und die Zukunft kennen und begreifen mussten, die

Generationen vor dir und nach dir, den Brunnen, aus dem alle deine
Elemente hervorgegangen sind und die Quelle ihrer Versorgung.
Einer von deinen Zellen, die wie du in dieser Angelegenheit nicht
einen Funken Verstand besitzen, so viel Wissen und Bewusstsein
zuzuschreiben, wie sie tausend Platons nicht besitzen, ist ein
tausendfach wahnwitziger Aberglaubel!...

Zweite Unmoglichkeit: Dein Korper gleicht einem
einzigartigen Palast mit tausend Kuppeln. Die Steine in jeder dieser
Kuppeln verharren, sich einander gegenseitig stiitzend, freitragend
und ohne Saulen. Ja, dein Korper ist sogar noch tausendmal
wunderbarer. Denn der Palast deines Korpers erneuert sich standig
in vollendetem Regelmal3. Von Geist, Gemut und den Feinheiten der
Seele, die unsere Bewunderung erregen, einmal ganz abgesehen,
kommt jedes Organ schon allein deines Korpers einem
kuppelUberkrénten Saale gleich. Die Zellen wie die Steine in dieser
Kuppel, die einander gegenseitig in so vollkommener Harmonie und
Ordnung stitzen, bilden ein  wunderbares Gebaude, ein
Uberragendes Kunstwerk und bezeigen gleich Auge und Zunge ein
einzigartiges Wunderwerk der Macht.

Waren nicht alle diese Zellen Beamten gleich dem Befehl des
Meisters dieser Welt unterstellt, dann musste jede einzelne Zelle
sowohl absoluter Herr Uber alle Zellen in diesem Kdrper, als auch
jede einzelne ein absoluter Sklave sein; es musste jede einzelne der
anderen sowohl gleichgestellt als auch beztiglich ihrer Souveranitat
der anderen entgegengesetzt sein; sie misste sowohl Ursprung und
Quelle all’ der vielen Eigenschaften sein, die einzig dem Notwendig-



Seienden zugehéren, als auch von vielen Bedingungen abhangig
und an sie gebunden und zugleich auch véllig frei und ungebunden
sein. Ein solches, in sich einheitliches und wohlgestaltetes
Geschopf, welches nur das Werk des Ein-Einzigen und Geheimnis
der Einheit sein kann, unzahligen Zellen zuzuschreiben ist fir jeden,
der auch nur Uber ein Flinkchen klaren Bewusstseins verfligt, ganz
klar und offensichtlich eine Unmdglichkeit; ja, das sind hundert
Unmaglichkeiten.

Dritte Unmaoglichkeit: Ware dein Kdrper nicht gleich einer
Handschrift, geschrieben mit der Feder des Urewigen-Allméachtigen,
welcher Ein-Einziger ist, sondern der Natur zugehdrig, wie von den
Ursachen gedruckt, dann missten sich in deinem Korper
entsprechend der Anzahl der Zellen und Organe deines Korpers
Tausende verschiedener natirliche Gussformen gleich ineinander
verschachtelten Kreisen vorfinden. Denn wenn dieses Buch, das
sich hier in unseren Handen befindet, eine Handschrift ist, so hat ein
einziger Stift all dies geschrieben und es beruht auf der Kenntnis
seines Schreibers.

Wenn es sich dabei aber um keine Handschrift handelt, die mit
einer Feder geschrieben wurde, man vielmehr sagte, es sei aus sich
selbst entstanden, oder die Natur habe es zu Stande gebracht, dann
ware gleich wie fur den Druck eines Buches eine besondere Type flr
jeden einzelnen Buchstaben notwendig, um es drucken zu kénnen. So
wie sich in einer Druckerei ebenso viele Typen befinden, wie es
Buchstaben gibt, damit die Buchstaben nachher auch in Erscheinung
treten kdnnen, so missen auch an Stelle eines einzigen Stiftes, ebenso
viele Typen wie Buchstaben vorhanden sein.

Ja, es kommt manchmal vor, dass sich unter diesen
Buchstaben einmal ein Riesenbuchstabe befindet, in dem eine
ganze Seite mit einem kleinen Stift und feinen, diinnen Linien hinein
geschrieben wurde, so dass fur die Beschriftung eines einzigen
Buchstabens tausende von Drucktypen notwendig werden. Wenn
sie nun aber sogar in wohlgeordneter Weise miteinander
verschachtelt sind und die Gestalt deines Kérpers annehmen, dann
mussen wir fUr jedes einzelne Organ, fir jedes einzelne



Gewebestiickchen entsprechend der Anzahl der einzelnen
Bestandteile ebenso viele verschiedene Gussformen verwenden.

Nun denn! Wolltest du auch jetzt noch alle diese hundert
Unmoglichkeiten dennoch fir méglich halten und die Herstellung
aller dieser wohlgeordneten kunstvollen Drucktypen, dieser
vollendeten Gussformen und Schreibfedern nicht wiederum auf
einen einzigen Prototyp zurlckflihren wollen, dann benétigte man far
die Verfertigung dieser Schreibfedern, Gussformen und Drucktypen
wiederum eine gleichgroRe Anzahl von Modellen dieser
Schreibfedern, Gussformen und Drucktypen. Denn auch sie wurden
einmal hergestellt und auch sie sind vollendete Kunstwerke, usw...
das setzt sich nacheinander so fort...

So verstehe denn auch du! Dies ist ein Gedankengang, der
in sich eine so groRe Zahl Unméglichkeiten und Irrtiimer mit sich
bringt, wie es Zellen gibt. Oh du dickkopfiger Nichtsnutz! Schame
auch du dich... Gib deinen Irrtum auf!

Dritte Streitfrage: »Es erfordert die Natur«, das heildt, die
Natur macht es notwendig. Die Natur bringt das zustande. Siehe,
diese Behauptung enthalt viele Unmdglichkeiten. Um ein Beispiel zu
geben, erwahnen wir drei von ihnen.

Erste Unmoglichkeit: Wenn man das augenféllige und
weisheitsvolle kiinstlerisch-kreative Schaffen, das sich in allem Sein,
besonders aber in der belebten Natur zeigt, nicht der Feder des
Bauplanzeichners und der Macht der Urewigen Sonne zuschreiben,
sondern von der Natur und einer Kraft ableiten will, die taub und
blind und ohne Verstand ist, dann misste man auch die Natur mit
zahllosen unsichtbaren Maschinen und Druckereien ausstatten,
damit sie jedes Ding verfertigen kann, oder aber stattdessen jedes
Ding mit einer Macht und Weisheit ausstatten, die das All zu
erschaffen und zu regieren vermag.

Denn so wie die Sonne sich in jedem Glasstlickchen und in
jedem Wassertropfen auf der Erde widerspiegelt, so muss man auch,
wollte man nicht alle diese winzig-kleinen Sonnen auf die eine einzige

10



Sonne am Himmel zurickfihren, es annehmen, dass alle die
besonderen Eigenschaften, welche die natirliche, erschaffene
Sonne besitzt, sich in einem winzig-kleinen Glasstaubchen, in dem
noch nicht einmal ein Streichholzkdpfchen Platz finden kann, zwar
sichtbar klein, aber in der ganzen Tiefe die Bedeutung der Sonne
verkérpern. Ja, man muss sogar entsprechend der Anzahl der
Glasstaubchen ebenso viele natirliche Sonnen annehmen. Genauso
wie in diesem Beispiel misste man, wollte man die Existenzen und
Lebewesen nicht unmittelbar auf die Erscheinung der Namen der
Urewigen Sonne zurtckfihren, in allen Existenzen, besonders aber
in allem, was da lebt, eine Natur und eine Macht voraussetzen, die
grenzenlose Macht, unendlichen Willen, unbegrenztes Wissen und
ewige Weisheit besitzt, ja sogar ein Gott ware.

Ein solcher Gedankengang aber ist der grofite Aberglaube
und Irrtum einer Unmaoglichkeit, den es im Weltall gibt. Ein Mensch,
der das Kunstwerk des Schopfers des Alls einer vorgeblichen,
belanglosen, entscheidungsunfahigen Natur zuschreibt, zeigt damit
sicherlich, dass er hundertfach tierischer als das Tier ist und ohne
jeden Verstand.

Zweite Unmoglichkeit: Wenn diese (beraus geordneten
ausgewogenen Existenzen voll Kunst und Weisheit nicht einer
einzigen Person zugeschrieben werden, die unendliche Macht und
Weisheit ist, sondern stattdessen von der Natur abgeleitet werden,
dann muss man voraussetzen, dass die Natur in jedem Stickchen
Erde so viele Maschinen enthalt, wie der Anzahl aller Druckereien
und Fabriken Europas entspricht, und dass dieses Stlickchen Erde
das Wachsen und Gedeihen von zahllosen Blumen und Friichten
veranlassen kann, deren Quelle und Werkbank es ist. Man kann in
der Tat sehen, dass z.B. eine Schissel voll Erde, die den Blumen
als Topf dient, die Fahigkeit hat, aus den Samen — wie sie der Reihe
nach hineingeworfen werden — Form und Gestalt aller Blumen in
ihrer Mannigfaltigkeit und Verschiedenartigkeit zu bilden.

Wollte man dies nicht auf den glorreichen Allmachtigen
zurtckfihren, dann konnten sie, fande sich nicht in dieser Schissel
voll Erde fur jede einzelne Blume eine besondere unsichtbare

11



Maschinerie der Natur, nicht in diesen Daseinszustand treten. Denn
was die Samen betrifft, so sind sie wie die Spermien und die Eier
aus der gleichen Substanz. Denn wie ein Teig bestehen sie aus
einer Mischung von Wasserstoff, Sauerstoff, Kohlenstoff und
Stickstoff, ungefliigt und ungestaltet. Wind und Wasser, Warme und
Licht; jedes von ihnen wirkt einem GielRbach gleich in seiner
undifferenzierten Art und ohne jedes Unterscheidungsvermdgen auf
sie ein und bringt aus dieser Erde zahllose, ganz verschiedene,
Uberaus planmaRig und kunstvoll gestaltete Blumen hervor. Es
mussen sich also offensichtlich und zwangslaufig in der Erde, die
sich in dieser Schiissel befindet, ebenso viele unsichtbare
Druckereien und Fabriken winzigen Ausmalfes befinden, wie man
sie sich in Europa vorstellen kann, damit sie so viele lebendige
Stoffe und tausenderlei verschiedene Textilien herstellen kénnen.

Da kann man also nun vergleichen, in welchem Grade die
Gedanken der unglaubigen Materialisten von der Bahn des noch
Vernunftgemalen abgewichen sind. Siehe, wie weit diese Tdrichten,
Berauschten in Menschengestalt, die glauben, dass die Natur ein
Erfinder sei und von sich selbst behaupten, dass sie Wissenschaftler
und Manner von Verstand seien, sich von Verstand und
Wissenschaft entfernt haben und was fiir einen hochkomplizierten
und auf gar keine Weise moglichen Aberglauben sie sich selbst als
Weg ausgesucht haben! Lache Uber sie und spucke vor ihnen aus!...

Sobald man sagt: Man kann alles Sein auf die Natur
zuruckfihren, entstehen derart merkwirdige Unmdglichkeiten,
Probleme im Grade einer Negation. Wenn man aber das Sein der
Persdnlichkeit des Einen zuschreibt, der nichts und niemandes
bedarf und dessen alle und alles bedarf, wie wird dann wohl diese
Problematik gelést? Wie kann man eine Schwierigkeit, die einer
Unmoglichkeit gleich kommt, in eine Leichtigkeit umwandeln, die an
Zwangslaufigkeit grenzt?

Antwort: Im Falle der ersten Unmdglichkeit zeigt z.B. das
Phanomen der Sonneneinstrahlung mit vollkommener Leichtigkeit
und ohne alle Schwierigkeiten vom kleinsten Staubchen bis zur
Oberflache des grofiten Meeres seine Fille und seine segensreiche

12



Wirkung ganz einfach in den kleinen Sonnen, die sich widerspiegeln.
Wollte man aber von der Sonne absehen, dann misste man, trotz einer
bis zum Grade der Negation reichenden Komplikation es flir moglich
halten, dass die Sonne in den Dingen selbst reale Gestalt angenommen
habe. Fihrt man in dieser Weise alles Sein unmittelbar auf die
Personlichkeit des Einen, der nichts und niemandes bedarf und dessen
alle und alles bedarf, zurlick, dann kann auch alles Sein alles das, was
es bendtigt mit der an Zwangslaufigkeit grenzenden Leichtigkeit und
Automatik auf Grund dieses Phanomens und Kraft dieser Verbindung
von ihm erlangen. Wollte man aber von dieser Verbindung absehen und
dieses Dienstverhaltnis in Fuhrerlosigkeit verkehren und alles Sein der
eigenen Fuhrung und der Natur Uberlassen, dann misste man trotz
Hunderttausender Probleme und Komplikationen bis zum Grade einer
Negation, notwendigerweise annehmen, dass die blinde Natur eine
solche Macht und Weisheit besitzt, das All zu erschaffen und zu
regieren und im Korper eines Lebewesens wie z.B. einer Micke, die
eine verkleinerte Inhaltsangabe des Alls darstellt, diesen Korper gleich
einer wunderbaren Maschine erschaffen habe. Dies aber ist nicht nur
eine Unmdglichkeit, dies sind vielmehr tausend Unmaoglichkeiten.

Kurzum: So wie es unmdglich und ausgeschlossen ist, dass
der Notwendig-Seiende in seiner Person einen Teilhaber oder
Gegenpol habe, ebenso ist es unmdglich und ausgeschlossen, dass
Er in Seiner Herrschaft und bei der Erschaffung eines Dinges einen
anderen als Teilhaber oder Mitwirkenden habe.

Was aber die Schwierigkeit der zweiten Unmaoglichkeit betrifft,
so wurde bereits in verschiedenen Abhandlungen bewiesen, dass
das, was flr ein einziges Ding leicht ist, ebenso fiir alle Dinge
einfach wird, wenn man alle Dinge dem Einzigen und Alleinigen
zuschreibt. Fihrt man sie aber auf die Ursachen und auf die Natur
zurlck, so wird das nicht nur fir ein Ding, sondern auch fir alle
Dinge zur Schwierigkeit, was wir bereits mit verschiedenen
unwiderlegbaren Zeugnissen bewiesen haben. Eine kurze
Zusammenfassung eines solchen Zeugnisses ist folgendes:

13



Wenn ein Mann als ein Soldat oder als ein Beamter in seines
Konigs Diensten steht, dann vermag dieser Beamte oder dieser
Soldat auf Grund dieses Dienstverhaltnisses hunderttausendmal
mehr zu leisten als auf Grund seiner persénlichen Befugnisse. Und
im Namen seines Kaisers kann er zuweilen sogar einen Konig
gefangen nehmen. Denn fir die Leistungen, die er erbringt und die
Tatigkeiten, die er ausfuhrt, verschafft er sich Vollmacht und
Ausristung nicht selbst und braucht sie sich auch nicht selbst zu
verschaffen... Auf Grund seines Dienstverhaltnisses Ubernehmen
die koénigliche Schatzkammer, das Zeughaus und das Heer, das fir
seine Versorgung zustandig ist, Ausristung und Verantwortung. Das
heil3t, dass die Werke, die er vollbringt, voll Majestat sein kdnnen
wie die eines Konigs und die Leistungen, die er zeigt, so wundervoll
sein kdnnen wie die eines Heeres.

Auf diese Weise zerstort eine Ameise auf Grund ihres
Dienstverhaltnisses den Palast des Pharao... richtet eine Micke in
diesem Auftrage Nimrod zu Grunde... und aus diesem Verhaltnis
erwachsen dem Samenkorn eines Tannenbaumes, klein wie ein
Weizenkorn, alle Aste und Zweige einer riesigen Tanne *.

Wenn diese Verbindung aufgehoben und dieses
Dienstverhaltnis geldst wird, muss er zur Durchfiihrung dieser
Arbeiten die Verantwortung auf seinen Schultern tragen und sich die
Ausristung auf den eigenen Ricken laden. Dann misste er seine
Arbeit nach MaRgabe seiner winzigen Fauste und nach Anzahl der
Munition auf seinen Rucken laden. Wollte man dann noch von ihm
erwarten, dass er seine Pflichten und Aufgaben mit der gleichen
spielerischen Leichtigkeit ausflihre wie zuvor, dann miusste er
sicherlich die Kraft eines Heeres in seiner Hand halten und sich die
kodnigliche Rustungsindustrie auf seinen Ricken laden. Selbst die
Moritaten und Bankelsanger, die Gaukler und Komdédianten wirden
sich dergleichen Phantastereien schamenl!...

Kurzum: Fihrt man alles Sein auf den Notwendig-Seienden
zurlck, dann ist alles mit zwangslaufiger Folgerichtigkeit ein Leichtes.
Es aber vom Aspekt der Natur her zu betrachten, ist bis zum Grade

14


http://www.islamfm.de/risalei_nur/risalei_nur/anmerkungen/blitze/anm_blitz23_02/

der Negation kompliziert und liegt aulerhalb der Reichweite des
vernlnftigen Denkens.

Dritte Unmoglichkeit: Zwei Beispiele, die in einigen
Abhandlungen erlautert worden sind, zur Erklarung dieser
Unmaglichkeit.

Erstes Beispiel: In ein Schloss, das in einer
menschenleeren Wiiste erbaut und errichtet und mit allem Komfort
der Zivilisation eingerichtet und ausgestattet wurde, tritt ein vollig
unzivilisierter Mensch ein, sieht sich darin um... erblickt darin
tausende Uberragender Kunstwerke... sagt in seinem Mangel an
Bildung und Zivilisation: »Von aufien hat keiner daran mitgewirkt.
Eines von den Dingen in diesem Schloss hat dieses Schloss
erschaffen und alles, was sich darinnen befindet.«

Und er beginnt es zu durchforschen. Welches Ding er auch
immer betrachtet... auch sein primitiver Verstand vermag kein Ding
zu erblicken, das dies alles erschaffen haben konnte. Dann findet er
ein Heft, in dem der Bauplan dieses Schlosses, ein
Inhaltsverzeichnis seiner Einrichtung und die Gesetze seiner
Verwaltung niedergelegt sind. Zwar hat auch dieses Heft, ohne
Hande, ohne Augen, ohne einen Hammer so wenig wie die Ubrigen
Dinge in diesem Schloss irgendeine Fahigkeit, es einzurichten und
auszustatten. Er findet aber keinen anderen Ausweg und weil er
sieht, dass dieses Heft im Vergleich mit den anderen Dingen im
Hinblick auf die Lehre von den Gesetzen der Wissenschaft in
Beziehung zu dem Gesamt des Schlosses steht, sieht er sich
gezwungen zu sagen: »Da also ist das Heft, das dieses Schloss
erbaut, eingerichtet und ausgestattet hat und das diese Dinge
erschaffen, verteilt und befestigt hat.«... So wandelt er seine
Primitivitat in die Phantastereien der Toren und Trunkenbolde um...

Nun tritt also, wie in unserem Beispiel ein primitiver Mensch,
getragen von dem Gedanken des die Gottheit leugnenden
Naturalismus, in dieses Schloss der Welt, das noch in unendlichem
MaRRe besser geordnet und vollkommener ist als das Schloss in
unserem Beispiel und allseits voll wunderbarer Weisheit. Er denkt

15



nicht, dass dies ein Kunstwerk des Notwendig-Seienden ist, der in
seiner Person aullerhalb des »Kreises der Mdglichkeiten« (= die
geschaffene Welt) ist und wendet sich von Ihm ab und wendet sich
stattdessen dem Kodex der goéttlichen Gesetze und dem Katalog der
Kunstwerke des Herrn zu, der Tafel innerhalb des »Kreises der
Maoglichkeiten«, welche vom géttlichen Geschick beschrieben und
wieder abgewischt wird, dem Buch Uber die Ausfliihrung der Gesetze
der géttlichen Macht, auf Grund dessen alles verwandelt und neu
gestaltet wird und das man so falschlicher Weise »Natur« nennt.
Und er sagt: »Da nun einmal diese Dinge nach einer Ursache
verlangen, gibt es auller diesem Heft kein Ding, das zu ihnen in
Beziehung stiinde. Zwar akzeptiert der Verstand in keiner Hinsicht,
dass dieses Heft ohne Auge, ohne Verstand, ohne Macht die Werke
der vollkommenen Herrschaft zustande bringen konnte, die eine
grenzenlose Macht erfordern. Da ich aber nun einmal einen
urewigen Schopfer nicht akzeptiere, glaube ich, dass es das Beste
ware, zu sagen, dass dieses Heft dies alles erschaffen hat und
erschaffen kann. « Wir aber sagen dagegen:

Oh du dummer Trunkenbold, der du noch dimmer bist als
ein dumm gewordener Dimmling! Ziehe deinen Kopf aus dem
Sumpf der Natur und sieh dich um! Blicke auf den glorreichen
Meister, den alles, was da ist von den Atomen bis hin zu den
Planeten mit so vielen verschiedenen Zungen bezeugt und auf den
sie mit ihrem Finger hinweisen... Siehe, wie der urewige Architekt in
diesem Schloss, das Er geschaffen und in diesem Heft, in das Er
sein Programm hineingeschrieben hat, sichtbar wird... Lies Seinen
Erlass! Hore Seinen Qur'an!.. Rette dich vor deinen Phantastereien!

Zweites Beispiel: Ein vollig unzivilisierter Mensch betritt
einen ausgedehnten Kasernenhof. Er sieht, wie ein ganzes, grolies,
wohlgeordnetes Heer gemeinsam exerziert und alle Bewegungen
diszipliniert durchfihrt. Er beobachtet, wie auf die Bewegung eines
Soldaten hin ein ganzes Bataillon, eine Kompanie, ein Zug aufsteht,
sich setzt, auf einen Feuerbefehl hin Feuer gibt. Weil er in seinem
primitiven, unkultivierten Denken nicht begreift, dass hier ein
Kommandeur auf Anweisung der Regierung und nach kdniglichem
Gesetz kommandiert und weil er das leugnet, stellt er sich vor, diese

16



Soldaten seien durch ein Seil miteinander verbunden. Er denkt sich,
was fur ein wundersames Seil doch dieses vorgebliche Seil sein
musse. Danach geht er wieder...

Er geht an einem Freitag in eine riesengroRe Moschee, ahnlich
der Hagia Sophia. Er wird Zeuge, wie die Gemeinde der Muslime auf
das Wort eines Mannes hin aufsteht, sich verneigt, sich zu Boden wirft
und sich setzt. Weil er die Schariah, die aus einer Sammlung geistiger,
himmlischer Gesetze besteht und die inneren Prinzipien, die den
Weisungen des Herrn der Schariah zugrunde liegen, nicht begreift,
stellt er sich vor, dass handfeste Seile diese Gemeinschaft gebunden
hatten und diese seltsamen Seile sie gefangen hielten und tanzen
lieRen. Er verlasst die Moschee mit solchen Gedanken eines Gauklers,
wie sie selbst wilde Tiere in der Gestalt wildester Menschen zum
Lachen gebracht hatten und geht davon...

Genauso also wie in diesem Beispiel betritt ein Unglaubiger,
der das gottleugnende Gedankengut der Naturalisten vertritt,
welches eine reine Grausamkeit ist, diese Welt, welche flir unzahlige
Soldaten ein ausgedehnter Kasernenhof des Sultans von Ewigkeit
zu Ewigkeit und den Kosmos, der eine wohlgeordnete Moschee des
Ewig-Angebeteten ist. Er stellt sich die unsichtbaren, kosmischen
Gesetze, welche Anordnungen des ewigen Sultans sind und Seiner
Weisheit entstammen nur als einzelne, rein dulRerliche Gesetze der
Materie vor. Er vermeint, dass die theoretischen Gesetze der
Herrschaft des Konigs, die Naturgesetze des Ewig-Angebeteten, die
unsichtbaren, nur den Wissenschaftlern bekannten Sitten- und
Moralgesetze und alle Prinzipien nur eine aufierliche praktische
Bedeutung hatten. Er setzt an Stelle der géttlichen Macht und den
aus Seinem Wissen und Wort kommenden und nur den

Wissenschaftlern vertrauten Gesetzen nur die natirlichen und
menschlichen Gesetze ein, legt in ihre Hande die Erschaffung der
Welt und bezeichnet sie sodann als »Natur«. Er nimmt an, dass die
Kraft, welche nur eine Erscheinung der Macht des Herrn ist, selbst
eine Macht besafle und aus sich selbst zu allem imstande sei *. Das
alles aber bezeugt eine Primitivitdt des Denkens noch tausendmal
simpler als die Primitivitat in unserem Beispiel.

17


http://www.islamfm.de/risalei_nur/risalei_nur/anmerkungen/blitze/anm_blitz23_03/

Kurzum: Das Ding, das die Naturalisten »Natur« nennen und
das nur in ihrer Vorstellung, aber nicht in der Realitat existiert, kann
bestenfalls und wenn es eine aulderliche Realitdt besitzt, nur ein
Kunstwerk aber kein Klnstler sein. Es ist eine Dekoration, aber nicht
der Dekorateur. Es ist ein Rechtsspruch aber kein Richter. Es ist ein
Naturgesetz, aber nicht der Gesetzgeber. Es ist ein erschaffenes
Ehrenkleid, aber nicht der Schépfer *. Es ist ein reagierendes Objekt
und kein agierendes Subjekt. Es ist ein Kodex von Gesetzen, nicht
seine durchfihrende Instanz. Es verfugt selbst Uber keine Macht. Es
ist eine Lineatur und nicht das Lineal...

Kurzum: Da es nun einmal eine Schépfung gibt und da dies
auch schon einmal am Anfang der Sechzehnten Anmerkung gesagt
wurde, kann man sich logischerweise uber die vier Wege hinaus keinen
weiteren Weg mehr vorstellen, wie all das, was da ist, ins Dasein
gelangt sein kdnne. Von diesen vier Aspekten haben sich drei

— jeder von ihnen auf Grund dreier Unmaoglichkeiten — mit absoluter
Sicherheit als Aberglaube erwiesen. Dadurch ist mit absoluter
Sicherheit der Weg der Einheit als der vierte Weg sicherlich
zwangslaufig und offensichtlich bewiesen. Was aber den vierten
Weg betrifft, so zeigt die Ayah

»Gibt es etwa einen Zweifel an Allah, dem Schoépfer der
Himmel und der Erde?« (Sure 14, 10)

ohne Zweifel und Verdacht, dass die Personlichkeit der
notwendigen Existenz Gott ist und dass alle Dinge unmittelbar aus
Seiner Macht hervorgehen und die Himmel und die Erde Ihm zur
Verfligung stehen.

Oh du armseliger Mensch, der du deine Zuflucht zu den
Ursachen nimmst und die Natur anbetest! Es ist nun einmal jeden
Dinges Wesen genauso erschaffen wie das Ding selbst. Es ist ein
Werk, das der Kinstler erst neu gestaltet hat... Auch sein Ergebnis
wurde gebildet gleich wie seine Ursache. Und es bedarf nun einmal
zur Schaffung jeden Dinges sehr vieler Gerate und Werkzeuge. Es
gibt also einen absoluten Allmachtigen, der diese Natur gemacht und
diese Ursache erschaffen hat. Und warum sollte der vollkommene

18


http://www.islamfm.de/risalei_nur/risalei_nur/anmerkungen/blitze/anm_blitz23_04/

Allmachtige das Bedurfnis haben, solche ohnmachtigen Elemente
bei der Erschaffung zu Partnern Seiner Herrschaft zu machen?! Gott
behite! Er hat das Ergebnis unmittelbar zusammen mit der Ursache
erschaffen. Er hat diese Anordnung und Reihenfolge in diesem
offensichtlichen Kausalitatsverhaltnis verfigt, um das Aufscheinen
Seiner Namen und Seine Weisheit zu erweisen. Er hat Ursachen
und Natur zu einem Schleier vor Seiner Macht gestaltet, damit man
sich an diese wenden und bei ihnen nachsuchen kbnne, wenn in den
Dingen offensichtlich unheilvolle Fehler und Mangel auftreten. Auf
diese Weise bleibt Seine Wirde unangetastet.

Ist es fur einen Uhrmacher etwa leichter, fir eine Uhr
Zahnrader zu verfertigen, um sie danach in die Uhr in Reih und
Ordnung einzufligen?... Oder ist es etwa leichter, in diese Zahnrader
eine wundersame Maschine einzubauen und danach die Herstellung
dieser Uhr den Handen einer solchen automatischen Maschine zu
Ubergeben, damit sie eine Uhr herstellen solle? Ware dies etwa nicht
aulerhalb der Moglichkeiten? Also auf, du, wenn du noch recht und
billig zu denken vermagst... sei du der Richter!

Oder es habe ein Schreiber Tinte, Feder und Papier gebracht.
Ware es leichter, wenn er nun selbst dieses Buch schriebe... oder sollte
er innerhalb des Papiers, der Tinte, der Feder einzig fir dieses eine
Buch noch mihsamer eine eigene Schreibmaschine erfinden, noch
kunstvoller als dieses Buch, und danach zu dieser Maschine, die kein
Bewusstsein hat, sagen: »Los! Nun schreib mall« und sich selbst nicht
weiter darum kiimmern? Ware das etwa nicht hundertmal schwieriger
als das Schreiben selbst?

Wollte man sagen: Ja, eine Maschine zu erfinden, die ein
Buch schreiben kann, ist hundertmal schwieriger als dieses Buch.
Aber ware es nicht vielleicht doch eine Erleichterung unter dem
Aspekt einer Maschine, die von dem gleichen Buch viele Exemplare
schreiben kann?

Antwort: Der urewige Kunstler hat in Seiner grenzenlosen
Macht in den Dingen ihr eigenes Wesen und Antlitz erschaffen und
erneuert jederzeit das Aufscheinen Seiner Namen, um wieder eine

19



andere Form zu zeigen, sodass kein Brief des Unwandelbaren und
kein Buch des Herrn irgendeinem anderen Buche gleich waére. In
jedem Falle wird Er, um wieder andere Bedeutungen zum Ausdruck
zu bringen auch wieder ein anderes Antlitz wahlen. Wenn du Augen
hast, betrachte das menschliche Antlitz und siehe: Von Adams
Zeiten bis heute, ja vielleicht in Ewigkeit steht absolut sicher fest,
dass jedes Antlitz in Anbetracht der Antlitze aller jedem Einzelnen
gegenuber ein Unterscheidungsmerkmal aufweist und dabei in
diesem kleinen Antlitz die Grundelemente Ubereinstimmen. Deshalb
ist jedes einzelne Antlitz ein anderes Buch. Schon die kunstlerische
Gestaltung erfordert einen unterschiedlichen Schriftsatz, eine
andere Gestaltung des Buches, eine andere Abfassung des Textes.
Auch um das Material zusammenzubekommen und alles an den
rechten Ort zu bringen, als auch um alles flir den Kérper notwendige
richtig einzusetzen, bendtigt man ein ganz und gar anderes Atelier.

Nun ja, wir haben einmal den unmdglichen Fall angenommen,
die Natur unter dem Aspekt einer Druckerei zu betrachten. Eine solche
Druckerei hatte aber auer der Aufgabe, die Texte zu setzen und zu
drucken, d.h. in eine gefertigte Gussform zu bringen, auch noch die
Aufgabe, die dazu bendtigten Bestandteile in dem ihnen eigenen Male
von den Enden der Welt zusammenzubringen, nach einem besonderen
System zu verarbeiten und dann dem Druckvorgang anzuvertrauen,
wobei die Herstellung des Drucksatzes noch hundertmal schwieriger
ware als die Verarbeitung der Materie fir den Korper eines
Lebewesens. Fir all das aber sind wiederum die Macht und der Wille
eines vollkommen Allmachtigen erforderlich, der diese Druckerei
erschaffen hat. Das aber hei3t, dass die Annahme einer solchen
Druckerei und ihrer Voraussetzungen ein ganz und gar unsinniger
Aberglaube ist.

So also hat, wie in diesem Beispiel mit der Uhr und dem Buch,
der glorreiche Meister, der aller Dinge Machtige, der die Ursachen
erschaffen hat, auch das Verursachte erschaffen. Er verbindet in Seiner
Weisheit das Verursachte mit den Ursachen. Er bestimmt mit Seinem
Willen die Natur der Dinge, deren Erscheinung nur ein Spiegelbild und
eine Reflexion der Gesetze in den Dingen ist, ein Spiegelbild der
groRen Naturgesetze Gottes, die ein Ausdruck der Werke Gottes im

20



Alltag sind und mit den Geschehnissen im Kosmos im
Zusammenhang stehen. Er hat in Seiner Macht den Bauplan fir die
Natur erfunden, dementsprechend sie ihre aullere Gestalt zeigt und
die Dinge dieser Naturanlage entsprechend erschaffen... So hat Er
beides (Bauplan und Ausfiihrung) miteinander verbunden... Ja, gibt
es denn etwas noch einfacheres als diese Annahme einer solchen
Tatsache, die doch in einem solchen Grade verstandesgemal’ und
das Ergebnis zahlloser Beweise ist... Ja, ist das denn nicht im Grade
einer Notwendigkeit sogar erforderlich?

Ware es leichter, diese primitiven auleren Gegebenheiten,
ohne Einsicht und Bewusstsein, geschaffen und gepragt wie sie
sind, die du als Ursachen und Natur bezeichnest, mit allen fir das
Zustandekommen eines Dinges notwendigen Geraten und
Werkzeugen zu versehen, damit sie selbst ganz alleine mit Umsicht
und Weisheit die Dinge verfertigen? Ware dies nicht bis zum Grade
einer Negation auRerhalb des Moglichen? Wir Uberlassen dies
deinen unklaren Vorstellungen zur Klarung!

Der Gottesleugner und Naturanbeter sagt: Da du mich nun
schon einmal zu Klarheit und Einsicht einladst, sage auch ich: Ich habe
eingesehen, dass ich bis jetzt einen falschen Weg eingeschlagen hatte,
der sowohl hundertfach unmaéglich war, als auch sehr gefahrlich und im
aulersten Grade hasslich. Aus lhren obigen kritischen Betrachtungen
wird verstandlich flr jeden, der auch nur einen Funken Verstand besitzt,
dass es unmoglich und unvorstellbar ist, die Schépfung den Ursachen
und der Natur zuzuschreiben. Und jedes Ding unmittelbar dem
Notwendig-Seienden zuzuschreiben, ist notwendig, ja zwangslaufig.
»Lobpreis und Dank sei Allah fir den Glauben! «, sage ich und nehme
den Glauben an.

Aber ich habe noch einen Zweifel. Ich akzeptiere es, dass
Gott der Gerechte der Schopfer ist. Aber was schadete es Seiner
Konigsherrschaft, wenn ein paar winzige Ursachen bei der
Erschaffung unbedeutender Dinge beteiligt waren und dabei ein
wenig Lob und Preis gewdnnen? Wirde dies Seinem Koénigtum
Abbruch tun?

21



Antwort: Wie wir in einigen Abhandlungen ganz klar bewiesen
haben, besteht das Besondere der Herrschaft darin, eine Beteiligung an
ihr zurickzuweisen. Ja, noch nicht einmal ein unbedeutender
Herrscher, ein Beamter, wird eine Beteiligung seines Sohnes an den
Herrschaftsaufgaben dulden. Einige fromme Herrscher haben sogar
ihre eigenen Kinder umgebracht in dem Verdacht, dass diese sich an
ihrer Herrschaft beteiligen wollten; und das obwohl sie sogar Kalifen
waren. Dies beweist, wie grundsatzlich das »Gesetz von der Ablehnung
einer Teilhaberschaft« an der Herrschaft gilt. Angefangen bei dem
Erscheinen zweier Direktoren in einer Provinz bis hin zu dem Auftreten
zweier Konige in einem Reich, zeigt es sich, dass »das Gesetz von der
Ablehnung einer Teilhabe«, welches das Erfordernis der
Unabhangigkeit in der Herrschaft ist, seine Macht in der Geschichte der
Menschheit durch sehr seltsame Wirren erwiesen hat.

Siehe in welchem Grade diese, wenn auch nur
schattenhaften Weisungs- und Herrschaftsbefugnisse unter
schwachen und hilfsbedirftigen Menschen jegliche Teilhaberschaft
zurlickweisen, die Beteiligung anderer ablehnen wund eine
Partnerschaft in der Herrschaft nicht anerkennen und danach
streben, mit einem schrankenlosen Fanatismus ihre Unabhangigkeit
im Amt zu bewahren; und wenn du dann vergleichen kannst, in
welchem Grade bei einer vollendeten Herrschaftsbefugnis, bei der
Herrschaft Gottes, in welchem Grade bei einer vollendeten
Weisungsbefugnis, der der Erhabenheit Gottes, in welchem Grade
bei einer vollendeten Unabhangigkeit, bei der Einheit Gottes, in
welchem Grade bei einer vollendeten Autarkie, bei der Allmacht
Gottes, Ihm, dem Glorreichen, diese Ablehnung einer Beteiligung,
diese Zurlckweisung einer Partnerschaft, diese Abwehr einer
Teilhaberschaft, in welchem Grade dies bei einer solchen Herrschaft
notwendig, zwangslaufig und unentbehrlich ist, dann vergleiche dies!

Aber es ist noch ein zweiter Punkt, liber den ich im
Zweifel bin:

Wollte man den Ursachen, einigen Winzigkeiten etwas
gottliche Verehrung zuwenden, welchen Mangel erflihre dadurch die
Anbetung des Vollkommenen-Angebeteten, welcher der

22



Notwendig-Seiende ist und dem die Geschdpfe vom Atom bis hin zu
den Planeten dienen?

Antwort: Der allweise Schopfer des Weltalls hat den Kosmos
wie einen Baum erschaffen, dessen vollendetste Frucht die mit
Bewusstsein begabten Lebewesen sind. Unter allem aber, was Leben
und Bewusstsein tragt, hat Er den Menschen gemacht, als die Frucht,
welche alles in sich vereinigt. Und was fir den Menschen am
wichtigsten, ja sogar der Erschaffung des Menschen Folge, Ziel seiner
Natur und Frucht seines Lebens, ist Gott zu danken, Ihn anzubeten und
Ihm zu dienen. Wird der absolute Herrscher, der unabhangige
Befehlshaber und der Eine-Einzige, der — um selbst geliebt zu werden
und um sich zu erkennen zu geben — das All erschuf, den Menschen,
der die Frucht des ganzen Universums ist, und die Dankbarkeit und die
Anbetung, welche die groRte Frucht des Menschen ist, dies in die
Hande eines anderen geben? Wird Er wohl ganz im Gegensatz zu aller
Weisheit das Ergebnis der Erschaffung und die Frucht des Alls zunichte
machen? Nein und abermals nein!.. Wird Er damit einverstanden sein
und es gestatten, dass der Dienst und die Anbetung Seiner Geschdopfe
anderen dargebracht wird, in einer Weise, die es dahin bringt, Seine
Weisheit und Seine Herrschaft zu verleugnen? Und wirde Er, der in
Seinen Taten in unendlichem Grade selbst geliebt werden mdchte und
sich zu erkennen geben mdchte, sich selbst in Vergessenheit geraten
lassen und all Seine vollkommensten Geschdpfe anderen ihren Dank
abstatten und sich den Ursachen gegenlber erkenntlich zeigen und
ihnen ihre Liebe und ihre Anbetung darbringen lassen? Oh du mein
Freund, der du es nun aufgegeben hast, die Natur anzubeten! Auf nun
und sprich!

Und er sagt: »Elhamdulillah! (Lobpreis und Dank sei Gott)«
Diese meine beiden Zweifel sind nun beseitigt. Du hast zwei so
glanzende und starke Beweise fir die géttliche Einheit vorgelegt und
daflir, dass Er in Wahrheit der Angebetete ist und keiner aufder Ilhm
der Anbetung wurdig ist; das abzustreiten kdme einer Verleugnung
der Sonne am lichten Tage gleich.

Der Mann, der die atheistische Naturphilosophie aufgegeben hat
und zum Glauben gelangt ist, sagt: Elhamdulillah! Ich habe keine

23



Zweifel mehr. Aber es gibt da noch einiges, was ich gerne wissen
mdchte.

Erste Frage: Wir héren von vielen, die in ihrer Tragheit das
Gebet aufgegeben haben und sagen: Hat Gott der Gerechte unseren
Dienst und unsere Anbetung notig, dass Er diejenigen, welche das
Gebet aufgegeben haben, im Qur'an mit groer Macht und mit allem
Nachdruck bedrangt und sie mit einer entsetzlichen Strafe wie der Holle
bedroht? Wie passt das zum Qur'an, der doch sonst so mafvoll,
geradlinig und gerecht ist, wenn er auf einen winzigen Fehler im
privaten Bereich mit solch dulRerster Heftigkeit reagiert?

Antwort: Gewiss, Gott der Gerechte hat deinen Dienst und
deine Anbetung nicht notig. Er braucht gar nichts von dir. Aber es ist
fur dich selbst von Noéten, zu dienen und anzubeten. Du bist
innerlich krank. Denn wir haben bereits in vielen Abhandlungen
bewiesen, dass es dieser Dienst ist und die Anbetung, die das
Gegengift gegen die Wunden deiner Seele darstellen. Wird etwa ein
Kranker, den ein gltiger Arzt dazu drangt, wegen seiner Krankheit
eine heilsame Arznei zu trinken, zu dem Arzt sagen: »Hast du es
notig, mich dermalen zu bedrangen? « Du verstehst, was fir ein
Unsinn das ware.

Der Qur'an, der diejenigen, welche ihren Dienst aufgekindigt
haben und von der Anbetung abgekommen sind, so flrchterlich
bedroht und eine so schreckliche Strafe Uiber sie verhangt, ist einem
Konige vergleichbar, der dartiber wacht, dass seine Untertanen ihre
Pflicht erflillen und einem aufsassigen Manne eine seiner
Verfehlung entsprechende firchterliche Strafe erteilt, wenn er seine
Untertanenpflicht verletzt hat.

In gleicher Weise verletzt ein Mann, der Gott nicht mehr dient
und lhn nicht mehr anbetet, die Rechte alles dessen, was da ist,
bedeutend und tut den Untertanen des Koénigs von Ewigkeit zu
Ewigkeit im Ubertragenen Sinne ein schweres Unrecht an. Denn die
Vollkommenheit allen Seins wird auf dem Antlitz derer sichtbar, die
sich ihrem Meister zugewandt haben und Ihn rihmen und verehren.
Diejenigen, welche lhn nicht verehren und Ihn nicht anbeten, sehen

24



diese Anbetung allen Seins nicht und kénnen sie auch nicht sehen,
ja leugnen sie vielleicht sogar. Zu gleicher Zeit verachten sie alles
Sein, das Gott rihmt und Ihn preist und so einen hohen Rang
einnimmt und deren jedes Einzelne ein Brief des Unwandelbaren
und ein Spiegel der Namen des Herrn ist, indem sie es von seinem
hohen Rang herabziehen und es als ohne Bedeutung, ohne
Aufgabe, ohne Leben und ohne Ordnung begreifen, es in seiner
Vollkommenheit leugnen und verletzen.

In der Tat sieht ein jeder das All gleich einem Spiegel seiner
selbst. Gott der Gerechte hat den Menschen als einen Mal3stab, als
eine Waagschale des Alls geschaffen. Aus dieser Welt heraus hat Er
jedem Menschen seine eigene Welt gegeben. Er zeigt ihm die Farbe
dieser Welt entsprechend der inneren Einstellung dieses Menschen.
Zum Beispiel sieht ein ganz hoffnungslos und traurig weinender
Mensch alle Welt in einem Bilde hoffnungslosen Weinens. Ein
Mensch aber, der freudig und vergnigt ob der frohen Kunde
vollkommen fréhlich lachelt, sieht auch alle Welt frohlich lachen. Ein
Mensch, der in ernstem und tiefem Nachsinnen Gott rihmt und lhn
preist, entdeckt auch und sieht gewissermalien, wie alles, was da
ist, Gott eine solche Anbetung und einen solchen Lobpreis darbringt,
wie es diesen auch in der Tat und in der
Wahrheit gibt...

Ein Mensch aber, der Gott nicht achtet oder Ihn verleugnet
und lhn nicht mehr anbetet, macht sich von allem, was da ist,
kontrar und vollig im Gegensatz zu ihrer wahren Natur ein
fehlerhaftes Bild und verletzt sie in geistiger Weise in ihren Rechten.
Zudem begeht ein solcher, der das Gebet aufgegeben hat, da er
nicht Herr seiner Seele ist, ein Unrecht gegeniber seiner eigenen
Seele, die ein Diener seines Herrn ist. Dieser ihr Herr droht dem
Menschen, der seiner eigenwilligen Seele nachgibt, streng, damit
dieser sie in ihre Pflicht nimmt. Zudem gelten die Aufkindigung
seines Dienstes und die Unterlassung seiner Anbetung, als des
Sinnes der Schoépfung und des Zieles der Natur, auch als eine
Auflehnung gegen die géttliche Weisheit und den Willen des Herrn.
Und daflr wird er seine Strafe empfangen.

25



Zusammenfassung: Wer das Gebet unterlasst, tut damit
seiner eigenen Seele unrecht — der Seele, die ein Diener und
Verehrer und Eigentum Gottes des Gerechten ist — und verstoit
dabei gleichzeitig gegen die berechtigten Anspriiche des Kosmos.
Ja gerade so wie der Unglaube eine Beleidigung gegenliber der
Schoépfung ist, so ist auch die Unterlassung des Gebetes eine
Leugnung der Vollkommenheit der Schdpfung. Weil sie ein Versto
gegen die goéttliche Weisheit ist, ist sie auch mit einer so
furchterlichen Drohung verknupft und zieht sie auch eine so strenge
Bestrafung nach sich.

Um also diesem Rechtsanspruch und dem oben erwahnten
Sachverhalt Ausdruck zu verleihen, wahlt der Qur'an, der in seiner
Verkiindigung ein Wunder ist, auf wunderbare Weise diesen
strengen Ausdruck und stimmt so in seiner Aussage voll und ganz
mit der Erfordernis der Situation Uberein, was man als die
Wahrhaftigkeit in der Aussageweise bezeichnet.

Zweite Frage: Der Mann, der den Naturalismus aufgegeben
hat und zum Glauben gelangt ist, sagt:

Es ist eine Tatsache von Gberwaltigender Gréfe, dass ein jedes
Sein in jeglicher Hinsicht, in jeglicher Beziehung, unter allen Umstanden
und Verhaltnissen vom géttlichen Willen und der Macht ihres Herren
abhangig ist. In Anbetracht ihrer gewaltigen GroRe will uns dies nur
schwer in den Kopf. Wo hingegen diese mal- und grenzenlose
Uberfille, die sich vor unseren Augen ausbreitet und diese
unbeschrankte Leichtigkeit, mit der sie erschaffen und gestaltet wurde,
diese mald- und grenzenlose Leichtigkeit und Simplizitat, mit der die
Dinge aus der Einheit heraus gestaltet wurden, die sich auf Grund der
oben angeflihrten Beweise bewahrheitet hat, diese malf3-und
grenzenlose Leichtigkeit, welche mit den Worten des Qur'an:

»Eure Erschaffung und eure Auferstehung ist gleich der einer
einzigen Seele. « (Sure 31, 28) »Es ist aber weder eure
Erschaffung noch Eure Auferstehung (schwieriger) als die einer
einzigen Seele, und die Angelegenheit der Stunde nicht mehr
als ein Augenzwinkern oder noch naher. « (Sure 16, 77)

26



dargelegt oder ahnlichen Ayat ganz offensichtlich gezeigt wird, diese
Uberwaltigende Tatsache zeigt sich in einer durchaus akzeptablen
und vollig verstandlichen Weise. Was ist das Geheimnis dieser
Leichtigkeit und die Weisheit, die dahinter steht?

Antwort: In der Erklarung zu:

»Und Er ist aller Dinge méachtig. « (Sure 5, 120)

wie sie sich im Zehnten Wort des Zwanzigsten Briefes findet, wird
dieses Geheimnis auf eine absolut klare und deutliche und
offensichtliche Weise erklart... Besonders im Anhang zu diesem Brief
wird noch weit klarer bewiesen, dass die Erschaffung allen Seins
genauso leicht wird, wie die eines einzelnen Dinges, wenn man sie auf
den Einzigen Meister zurlckfiihrt. Fihrt man sie aber nicht auf den
Einen-Einzigen, den Gegenwartigen zuriick, dann wird die Gestaltung
eines einzigen Dinges genauso schwierig wie die allen Seins und die
eines Samenkorns ebenso kompliziert wie die eines Baumes. Fihrt
man sie aber auf den wahren Meister zuriick, dann wird das All so
einfach wie ein Baum, ein Baum wie ein Samenkorn, das Paradies wie
ein Fruhling und der Fruhling wie eine Blume.

Wir verweisen hier nur auf ein, zwei unter Hunderten von
Beweisen, die die Quelle der Geheimnisse aufzeigen und die
Weisheit, die hinter ihnen steht. In ihnen wird ganz klar und
offensichtlich, mit welcher Leichtigkeit alles Sein so ganz und
schnell, wohlgeordnet, wertvoll und kunstvoll gestaltet ins Dasein
tritt, dessen grenzenlose Uberfiille fiir jedermann offensichtlich ist. In
ihnen findet sich fur ein Geringes mit Leichtigkeit von jeder Gattung
eine Fulle von Arten. Dies haben wir bereits in anderen
Abhandlungen dargelegt. Zum Beispiel:

So wie es hundertmal leichter ist, hundert Soldaten dem
Kommando eines einzigen Offiziers zu unterstellen, als einen Soldaten
dem Kommando von hundert Offizieren, die Ausristung eines Heeres
von einem Hauptquartier aus durch ein einheitliches Gesetz zu regeln,
von einer einzigen Fabrik aus durch den Befehl eines einzigen Kdnigs
ebenso leicht ist, als handelte es sich dabei um einen einzelnen
Soldaten...

27


http://www.islamfm.de/risalei_nur/risalei_nur/briefe/20_brief/

ebenso ist es genauso schwierig, einzelne Soldaten durch
verschiedene Hauptquartiere ausstatten zu lassen, ihre Ausstattung
verschiedenen Fabriken und verschiedenen Kommandeuren zu
Uberlassen, als handelte es sich dabei um ein ganzes Heer. Denn
fur die Ausrlistung eines einzelnen Soldaten muissen ebenso viele
Fabriken vorhanden sein, wie fur ein ganzes Heer notwendig sind.

Desgleichen wird es unter dem Geheimnis der Einheit
offensichtlich, dass die Lebenssubstanz, die einen Baum aus einer
einzigen Wurzel, von einem einzigen Zentrum aus und durch ein
einziges Gesetz ernadhrt, so wie dieser Baum Tausende von
Frichten bringt, auch eine einzelne Frucht mit gleicher Leichtigkeit
hervorbringt. Geht man aber von einer Vielheit aus, statt von der
Einheit und kdme die Lebenssubstanz, die fir jede Frucht notwendig
ist, von verschiedenen Stellen, dann ware die Schwierigkeit fir jede
einzelne Frucht dieselbe wie flr einen ganzen Baum. Ja, fir ein
einziges Samenkorn, welches das Urbild eines Baumes in sich
enthalt und fir sein Programm bestlinde die gleiche Problematik wie
fur einen ganzen Baum. Denn all das, was fir das Leben eines
einzigen Baumes an Lebensnotwendigem erforderlich ist, ist auch
fur ein einziges Samenkorn notwendig.

So gibt es also gleich diesem Beispiel noch Hunderte von
Beispielen, um zu zeigen, in welch grenzenlosem Male das Sein
tausendfach mit Leichtigkeit aus der Einheit heraus ins Dasein ftritt,
um wie vieles leichter noch als auch nur ein einziges Ding aus einer
Vielheit und Mannigfaltigkeit heraus. Weil aber diese Tatsache
schon in anderen Abhandlungen ebenso klar bewiesen wurde, wie
zwei mal zwei vier ist, Uberlassen wir das diesen und wollen hier nur
ein besonders wichtiges Geheimnis von dem, was so einfach und
leicht ist, unter dem Gesichtspunkt der géttlichen Bestimmung, des
Wissens und der Macht des Herrn darlegen. Es ist dies Folgendes:

Du bist und hast ein Sein. Wenn du dieses auf die urewige
Macht (Gottes) zurlickflhrst, hat Er dich in einem einzigen Augenblick
durch einen Befehl, durch Seine unendliche Allmacht aus dem Nichts
heraus erschaffen, so wie man ein Streichholz entziindet. Fihrst du

28



dich aber nicht auf Ihn zuriick, schreibst du vielmehr dein Sein den
Ursachen der Materie und der Natur zu, dann wird es fir dich, der du
eine wohlgeordnete Zusammenfassung des Alls und seine Frucht bist,
dessen verkleinertes Inhaltsverzeichnis und Liste, notwendig, die
materiellen Bestandteile deiner Existenz aus dem All und seinen
Elementen herauszusieben, sie mit feinen Instrumenten zu messen und
zu wiegen und sie so von den Ecken der Welt her zusammenzubringen,
um dich zu gestalten. Denn die materiellen Ursachen kdnnen nur
sammeln und gestalten. Sie kdnnen nicht selber schaffen, was sie nicht
vorfinden, was nicht vorhanden ist, nicht aus dem Nichts bilden. Alle
Leute von Verstand werden dies bestatigen. Also missen sie die
Bestandteile fur den Kérper eines kleinen Lebewesens von den Enden
der Welt her zusammenbringen.

So verstehe also nun, wie leicht dies alles fur die Einheit
Gottes ist und wie schwer flr eine Vielheit und was flr ein irriges
Denken!

Zweitens: Vom wissenschaftlichen Standpunkt aus
betrachtet ist alles unendlich leicht. Zum Beispiel: »Qader« ist eine
Art der Wissenschaft, die fur jedes Ding sein MaR® und seine ihm
eigene unsichtbare Gussform bestimmt. Und dieses durch »Qader«
bestimmte Mal} gilt fir den Korper eines Dinges als sein Plan und
sein Typ. Wenn die Macht es erschafft, dann erschafft sie es ganz
leicht entsprechend diesem durch »Qader« bestimmten Maf. Wird
dieses Ding nicht auf den Glorreichen, Allmachtigen zurtckgefiuhrt,
der der Herr einer allumfassenden, grenzenlosen und urewigen
Wissenschaft ist, dann tauchen — wie wir dies bereits oben erklart
haben — nicht nur tausend Schwierigkeiten, nein, hundert
Unmaoglichkeiten auf. Denn dann wird es notwendig, von auf3en her
Tausende materieller Gussformen im Inneren eines kleinen
Tierchens zur Anwendung zu bringen, wenn es ein solches durch
(Gottes) »Qader« und Wissen bestimmtes Mal} nicht gabe.

So verstehe also nun das Geheimnis der unendlichen
Leichtigkeit in der Einheit und die grenzenlosen Schwierigkeiten im
irrigen Denken und in der Vielheit und wisse, wie wahrheitsgemaf
und hoch und recht die Wahrheit ist, welche in der Ayah:

29



»Es ist aber weder eure Erschaffung noch Eure

Auferstehung (schwieriger) als die einer einzigen Seele, und die
Angelegenheit der Stunde nicht mehr als ein Augenzwinkern
oder noch naher. « (Sure 16, 77) zum Ausdruck kommt!

Dritte Frage: Der, welcher friher ein Feind war, jetzt aber
sich bekehrt hat und ein Freund geworden ist, spricht: Die
besonders fortschrittlichen unter den Philosophen unserer Tage
sagen: »Aus dem Nichts kann nichts entstehen; und nichts kann
verloren gehen. Was den Betrieb im Weltall aufrechterhalt, ist nichts
anderes als nur Synthese und Analyse. «

Antwort: Die modernsten unter den Philosophen, welche das
Sein nicht im Lichte des Qur'an betrachten, sind in ihrer
Betrachtungsweise dahin gelangt, einzusehen, dass die Entstehung
und Gestaltung des Seins aus der Natur und aus den Ursachen
heraus — so wie wir das bereits oben nachgewiesen haben — bis zur
Unmoglichkeit schwierig ist und haben sich nun in zwei Gruppen
gespalten.

Die erste Gruppe bilden die Nihilisten, welche von der
Vernunft abgertckt sind, die eine Besonderheit des Menschen
darstellt. Sie sind damit noch tiefer gesunken als die unverninftigen
Tiere. Sie leugnen die Existenz des Alls. Ja, sie leugnen sogar ihre
eigene Existenz... Im Wege ihres Irrtums halten sie es flir erheblich
leichter, sowohl sich selbst als auch das All zu leugnen, als
Ursachen und Natur zum Herrn der Schépfung anzunehmen. Sie
sind der absoluten Unwissenheit verfallen.

Die zweite wird von der Gesellschaft derer gebildet, welche
eingesehen haben, welch grenzenlose Schwierigkeiten es mit sich
bringt, wenn man irriger Weise von dem Standpunkt ausgeht, dass
Ursachen und Natur als Schoépfer eine Miicke oder ein Samenkorn
hervorgebracht hatten. Denn das setzte eine Fahigkeit voraus, die
aullerhalb der Bandbreite menschlichen Verstandes liegt. Deshalb
leugnen sie zwangslaufig die Schépfung und sagen: »Es kann nichts
aus dem Nichts entstehen« und halten auch den Untergang fur

30



unmdglich, indem sie urteilen: »Was einmal da ist, kann nicht wieder
verschwinden. «

Sie setzen eine Situation voraus und stellen sich vor, es
handele sich in allem nur um eine Bewegung von Atomen, die — vom
Winde des Zufalls umhergetrieben — Analyse und Synthese,
Auflésung und Wiedervereinigung zustande brachten... So komm
also nun und betrachte dir diese Leute auf der untersten Stufe der
Unwissenheit und der Dummheit, die sich selbst doch fir aufRerst
intelligent halten! Wisse, wie sehr ein solcher Irrealismus den
Menschen zum Narren, zum Lumpen und zum Agnostiker werden
lasst und ziehe daraus deine Lehre!

Es ist doch wohl eine noch gréflere Unwissenheit und
Dummbheit, die urewige Macht, die jedes Jahr gleichzeitig
vierhunderttausend Arten auf der Erdoberflache hervorbringt, welche
die Himmel und die Erde in sechs Tagen geschaffen hat und in
jedem Frihling in sechs Wochen eine neue Welt voll Leben
hervorbringt, noch kunstvoller gestaltet als das All und mit noch
gréBerer Weisheit erfillt und im Rahmen eines urewigen Wissens
nach einem vorgegebenen Mal3 und Plan allem, was da erst noch im
Projektionsstadium vorhanden ist und noch nicht Gestalt
angenommen hat, ganz leicht eine nach aufen sichtbare Gestalt
verleiht, so wie man z.B. eine Chemikalie auf ein Schriftstlick
auftragt, das mit einem fir das Auge unsichtbaren Mittel
niedergeschrieben wurde, um es sichtbar zu machen; diese urewige
Macht fur ferner zu halten und ihr Wirken zu leugnen ist doch wohl
noch dimmer als der Nihilismus der zuvor erwahnten Gesellschaft.

Diese Ungluckseligen, die in ihrer absoluten Machtlosigkeit
nichts anderes in Handen halten als ihr kleines Stiickchen
Selbstbestimmung, vermdgen auch in ihrem Pharaonenstolz kein
Ding null und nichtig werden zu lassen und kein Staubchen Materie
aus dem Nicht-da- und Nicht-vorhanden-sein hervorzubringen und
weil es nicht in der Hand der Natur und der Ursachen liegt, in die sie
ihr Vertrauen setzen, etwas aus dem Nichts zu erschaffen, sagen sie
in ihrem Unverstand: »Was nicht ist, kann auch nicht werden; und
was schon vorhanden ist, kann unmaoglich wieder zunichte werden.«

31



Diesen irrigen fehlerhaften Grundsatz wollen sie auch auf den
Vollkommenen-Allmachtigen anwenden. Ja, der Glorreiche,
Allmachtige erschafft die Dinge in zweifacher Weise:

Erstens, durch Hervorbringung, Neuerschaffung. Das heil3t, Er
gibt das Sein aus dem Nichts, dem Nichtvorhandensein und stellt ihm
auch alles Notwendige zur Verfligung, indem Er es aus dem Nichts
erschafft. Zum anderen bildet und gestaltet Er neu. Das heifst, um die
Vollkommenheit Seiner Weisheit und die Erscheinung vieler Seiner
Namen aufzuzeigen und um der Tiefe Seiner Weisheit willen, erbaut Er
einen Teil von allem Sein aus den Elementen des Kosmos. Er schickt
ihnen durch das Gesetz der Firsorge die Atome und die Zellen, die
Seinem Befehle gehorchen und lasst diese in ihnen wirken. Ja, der
Vollkommen-Allmachtige erschafft die Dinge auf diese beiden Arten,
namlich die Form der Neuschoépfung einerseits und die der
Neugestaltung andererseits. Die Dinge vom Noch-vorhanden-sein ins
Nicht-mehr-vorhanden-sein und vom Nicht-Sein ins Da-Sein zu rufen,
ist vollkommen leicht, ist ganz und gar einfach, ja sogar ein
immerwahrendes und allgemein gtiltiges Gesetz.

Ein Mann, der angesichts dieser Macht, die im Frihling
dreihunderttausend Arten lebender Geschopfe Form und Gestalt, ja
aulRer ihren Elementen auch noch alle ihre Modalitdten und
Konditionen aus dem Nichts heraus zu verleihen vermag, noch sagt:
»Es kann nichts aus dem Nichts entstehen«, misste ja selbst ein
»Nichts« sein!..

Der Mensch, der den Naturalismus aufgegeben hat und zur
Wahrheit gelangt ist, spricht nun: Gott dem Gerechten sei mein Lob,
Preis und Dank zahllos wie der Sand des Meeres! Ich habe den
vollkommenen Glauben erlangt. Ich wurde vor Zweifel und Irrtum
errettet und keine Unsicherheit mehr ist in mir zurtckgeblieben.
»Lobpreis und Dank sei Allah flr die Religion des Islam und die
Vollendung im Glauben!«

Dank sei Allah fiir die Religion des Islam und einem
vollkommenen Glauben. Gepriesen seist Du! Kein
Wissen besitzen wir, auBer dem, das Du uns gelehrt

hast. Denn Du bist der Allwissende, der Allweise!
(Sure 2, 32)

32



Der Wert des Glaubens

Dreiundzwanzigstes Wort

Diese Abhandlung besteht aus zwei Kapiteln.
»Im Namen Allahs, des Erbarmers, des Barmherzigen.

Wahrhaftig, Wir haben den Menschen erschaffen und ihm den
hochsten Wert verliehen; dann erniedrigten Wir ihn zum
Geringsten aller Geringen, ausgenommen diejenigen, die glauben
und gute Werke tun. «

(Sure 95, 4-6)

Erstes Kapitel

In den folgenden fiinf Punkten werden wir nur fiinf Werte des
Glaubens unter tausenden erkléren.

Erster Punkt: Durch das Licht des Glaubens steigt der Mensch zur
hochsten Hohe auf und erreicht einen Wert, der ihn fiir das Paradies
qualifiziert. In der Dunkelheit des Unglaubens steigt er hinab zum
Niedrigsten der Niedrigen und nimmt eine Form an, die ihn fiir die Holle
geeignet macht. Denn Glaube ist eine Beziehung, die den Menschen mit
seinem erhabenen Meister verbindet. Der Wert des Menschen entsteht
aus der gottlichen Kunst und den Omamenten der Gottesnamen, die an
ihm im Lichte des Glaubens beobachtet werden. Unglaube trennt diese
Verbindung, sodass die Kunst des Herrn nicht mehr sichtbar ist und der
Wert des Menschen reduziert wird auf den Preis seiner bloflen
physischen Existenz, wobei diese physische Existenz des Menschen fast
keinen Wert hat, denn sie besteht nur aus einem zeitlichen,
verginglichen und sterblichen tierischen Leben. Wir werden dies durch
einen Vergleich erkléren.

33



Auch bei den von Menschenhand geschaffenen Kunstwerken
unterscheidet sich der Materialwert vom Kunstwert. Zuweilen
konnen beide wie gleich erscheinen, zuweilen kann der Materialwert
hoher als der Kunstwert sein. Zuweilen geschieht es auch, dass man
bei einem Materialwert von flinf Pfennig, zum Beispiel fiir Eisen, ein
Kunstwerk im Werte von fiinf Pfund entdeckt. Ja, zuweilen konnen
Antiquitdten Millionen wert sein wihrend ihr Materialwert kaum fiinf
Pfennig betridgt. Bringt man solch ein antikes Kunstwerk zu einer
Antiquitdtenmesse, kann es fiir eine Million verkauft werden, wenn
man es als Werk eines alten Meisters ausstellt, wenn man dabei
diesen begnadeten Kiinstler erwidhnt, der es geschaffen hat.
Andererseits, bringt man es zum Schrotthéndler, so kann es zum Preis
von filinf Pfennig als Eisen gekauft werden.

In gleicher Weise ist der Mensch ein einzigartiges Kunstwerk
Gottes des Gerechten und das eleganteste, gnadenvolle Wunder
Seiner Macht, da er den Menschen wie eine Welt im Kleinen erschuf
und ihn zur Verkorperung der Erscheinungen und Ornamente all
Seiner Namen machte.

Wenn das Licht des Glaubens in ihn einstromt, konnen all diese
bedeutsamen Ornamente in ihm entziffert werden. Ein Gldubiger
entziffert sie im Bewusstsein seines Verstandes. Und in dieser seiner
Beziehung lésst er sie entziffern. Das heif3t, die gottliche Kunst, die
im Menschenwesen enthalten ist, manifestiert sich selbst durch
solche Aussagen wie: »Ich bin das Werk des Erhabenen Meisters,
Sein Geschopf und die Verkorperung Seines Mitleides und Seiner
Freigiebigkeit. « Glaube besteht also in der Beziechung zum Meister,
offenbart die gesamten Kunstwerke im Menschen. Insoweit die
gottliche Kunst im Menschen sichtbar wird, bestimmt sie des
Menschen Wert. Er entspricht dem Spiegelbild der Einzigartigkeit
Gottes. So erhebt sich der Mensch aus seiner Bedeutungslosigkeit auf

34



diese Weise liber alle Geschopfe zum Gespriachspartner Gottes und
Gast des Herrn, wiirdig des Paradieses.

Wenn der Unglaube, der im Abbruch dieser Beziehung besteht, in
den Menschen eingeht, sinken alle diese bedeutsamen Ornamente der
Gottesnamen ins Dunkel, konnen nicht mehr entziffert werden. Denn
wenn der Meister in Vergessenheit gerét, konnen auch die spirituellen
Aspekte in ihrer Beziehung zum Meister nicht mehr verstanden
werden. Es ist, als wiirde alles auf den Kopf gestellt. Viele
bedeutsame und erhabene Kiinste und Ornamente des Geistes
verbergen sich auf diese Weise. Ein Teil dessen, was iibrig bleibt und
mit den Augen wahrgenommen werden kann, wird geringfligigen
Ursachen zugeschrieben, der Natur oder dem Zufall, verfillt
schlieBlich. Obwohl jedes einzelne fiir sich ein funkelnder Diamant
ist, erscheint es wie triilbes Glas. IThr Wert wird nur noch in der
animalischen Substanz gesehen. Aber Ziel und Ergebnis dieser
Substanz ist, wie gesagt, ein Leben von sehr kurzer Dauer zu fiihren,
unerheblich, als das schwéchste, hilfsbediirftigste und ungliicklichste
aller Tiere, und am Ende zu verfallen und zu verwesen. So ruiniert

Unglaube das Wesen des Menschen und verwandelt einen Diamanten
in Kohle.

Zweiter Punkt: Der Glaube ist in gewisser Weise ein Licht. Er
erleuchtet den Menschen, lésst alle die oben aufgefiihrten Ewigen Briefe
lesbar werden. Genauso erleuchtet er auch das Universum. Vergangene
und zukiinftige Zeiten werden aus der Dunkelheit errettet. Dies
Geheimnis erkldren wir durch ein Gleichnis, das ich in einer geistigen
Schau in Bezug auf ein Geheimnis der Ehrwiirdigen Ayah:

»Allah ist der Freund der Glaubigen und fiihrt sie aus der
Finsternis in das Licht. « (Sure 2, 257) gesehen habe.

Es war dies wie folgt: In einer Schau, die ich erlebte, sah ich:
Zwei hohe Berge standen sich gegeniiber... zwischen ihnen war
furchterregend eine Briicke gespannt. Unter der Briicke eine tief
eingeschnittene Klamm... ich befand mich auf dieser Briicke. Und die

35



Welt lag in dichter Finsternis - Dunkel ringsumher. Ich schaute nach
rechts. In unendlicher Finsternis erblickte ich ein grof3es Grabmal, d.h.
es tauchte aus meiner Phantasie auf. Ich schaute nach links. Es war, als
erblickte ich riesige Stiirme inmitten fiirchterlicher Wellen von
Finsternis, Unruhen und heraufziehende Katastrophen. Ich schaute von
der Briicke hinunter. Ich meinte, einen sehr tiefen Abgrund zu erblicken.
Gegen diese schreckliche Finsternis hatte ich nur eine schwache
Taschenlampe. Ich schaltete sie ein, schaute mich in ithrem Zwielicht
um. Eine ganz fiirchterliche Situation tauchte vor mir auf. Ja, sogar vor
mir auf dem Briickenkopf und darum herum wurden schreckliche
Drachen, Lowen und Wolfe sichtbar. »Hitte ich doch diese
Taschenlampe nicht bei mir gehabt! Ich hétte diese Schrecken nicht
gesehen! « sagte ich mir. Wann immer ich auch meine Lampe
irgendwohin richtete, tiberliefen mich von dort diese Schrecken. »Oh
Gott«, sagte ich, »diese Lampe ist das Ungliick iiber meinem Haupte!«
Ich war auf sie bose. Ich schleuderte die Taschenlampe zu Boden,
zerbrach sie. Als hitte ich mit ihrer Zerstdrung den Schalter zur grof3en
elektrischen Lampe der Beleuchtung der Welt bedient, wurde plotzlich
die Finsternis vernichtet. Und alles wurde von dem Lichte dieses
Scheinwerfers erfiillt. Die Wirklichkeit aller Dinge wurde mir gezeigt.
Ich sah: Die Briicke, welche ich erblickt hatte, war eine Strale durch
eine Ebene in einer wohlgepflegten Gegend. Und ich bemerkte:

Das grofle Grabmal, das ich zu meiner Rechten gesehen hatte, war
von Anfang an ein Versammlungsplatz fiir Anbetung, Gottesdienst,
Gesprich und Gottesgedenken unter der Fiihrung erleuchteter Menschen
in einem schonen, griinen Garten gewesen. Und das, was ich zu meiner
Linken fiir Bergesgipfel und Abgriinde, erfiillt von Stiirmen und
Unruhen, gehalten hatte, erwies sich mir in meiner inneren Schau als ein
gewaltiges Festmahl, ein schoner Park, ein erhabener Aufenthaltsort zur
Erquickung der Seelen hinter schonen, lieblichen, reizvollen Bergen.
Und ich sah, dass jene Geschopfe, die ich fiir fiirchterliche Wolfe und
Drachen gehalten hatte, friedliche Haustiere waren wie Kamele, Rinder,
Schafe und Ziegen.

36



»Aller Lobpreis und Dank sei Allah fiir das Licht des Glaubens. «
sagte ich, zitierte die Ayah:

»Allah ist der Freund der Glidubigen und fiihrt sie aus der
Finsternis in das Licht. « (Sure 2, 257)

Und so erwachte ich aus dem Gesicht, das ich erschaut hatte. So sind
also diese beiden Berge Anfang und Ende des Lebens... d.h. die irdische
Welt und die Schattenwelt. Was die Briicke betrifft, so ist sie der Weg
des Lebens. Thre rechte Seite aber Vergangenheit, ihre Linke die
Zukunft. Die Taschenlampe ist das menschliche Ego, das in seiner
Selbstgefalligkeit dem eigenen Wissen vertraut und nicht auf die
Offenbarung des Himmels hort. Was mir wie Wolfe erschien, sind die
staunenswerten Gebilde und Ereignisse in der Schopfung. Der Mensch
also, der auf sein Ego vertraut, in finstere Gottvergessenheit gestiirzt und
dem Dunkel seiner Irreleitung verfallen, gleicht meinem ersten Zustand
in dieser Schau, siecht die Vergangenheit in seiner, einer Taschenlampe
entsprechenden mangelhaften und irrigen Kenntnis in Form eines
riesigen Grabmals und dem Dunkel des Nichtseins. Die Zukunft
erscheint ihm als Eindde, von flirchterlichen Stiirmen durchtobt,
abhingig vom Zufall. Jedes einzelne Ereignis und Geschopf, welches
doch ein gehorsamer Diener Gottes, des Weisen und des Barmherzigen
ist, erweist sich ithm als Wolf, der ihm schaden will. Er erfahrt sich als
Gegenstand der Ayah:

»Die Ungldubigen sind die Freunde derer, die sich widersetzen
und ihn aus dem Licht in die Finsternis fiihren. « (Sure 2, 257)

Erreicht ihn die Fiithrung Allahs, tritt der Glaube in sein Herz ein,
wird das pharaonische Ego zerbrochen; hort er und gehorcht dem
Buche Allahs, so gleicht er meinem zweiten Zustand in dieser Schau.
So erhilt die ganze Welt plotzlich die Farben des Tages, wird vom
Lichte Gottes erfiillt. Die Welt vermag die Ayah:

37



»Allah ist das Licht der Himmel und der Erde. « (Sure 24, 35)

zu entziffern. Dann ist die Vergangenheit kein riesiges Grabmal mehr
fiir ihn, vielmehr sieht er mit den Augen des Herzens, wie die
Gemeinschaft der reinen Seelen, nachdem sie unter der Fiihrung eines
Propheten oder Gottesfreundes eines jeden Jahrhunderts ihre
Geschopfespflicht erfiillt und ihre Aufgaben im Leben beendet haben,
mit den Worten »Allahu Ekber« (Allah ist unvergleichlich grof) sich zu
den erhabenen Stufen aufschwingen und auf die Seite der Zukunft
hiniiberwechseln. Zur linken Seite hiniliberblickend, bemerkt er von
weitem im Lichte des Glaubens in den Weingérten des Paradieses das
Gastmahl der Barmherzigkeit, das in den Schldssern der Gliickseligkeit
bereitet ist, hinter manchen bergesgleichen Umwélzungen der
Schattenwelt und des Jenseits. Und er erkennt, dass Ereignisse wie
Stiirme, Beben und Seuchen jede fiir sich ein gehorsamer Diener sind.
Er sieht, dass Friihlingsstiirme und Regengiisse dulerlich zwar rau und
hart sein mogen, in Wirklichkeit aber eine Quelle mildester Weisheit
sind. Und sogar den Tod sieht er als Beginn des ewigen Lebens, und das
Grab als Tor zur Ewigen Seligkeit. Man mag sich die iibrigen Aspekte
selbst ausdeuten. Bringe die Wirklichkeit in Ubereinstimmung mit dem
Gleichnis!

Dritter Punkt: Der Glaube ist sowohl Licht als auch Kraft. Ja,
derjenige, der den wahren Glauben in Hénden hélt, vermag der ganzen
Welt Widerstand zu leisten und sich je nach der Stirke seines Glaubens
vom Druck aller Geschehnisse zu befreien. »Ich vertraue auf Allah.«,
sagt er und durchkreuzt mit dem Schiffe des Lebens in vollkommener
Sicherheit die haushohen Wogen der Geschehnisse. Er vertraut all seine
Last der maichtigen Hand der grenzenlosen Allmacht (Gottes),
durchquert ruhig diese Welt, rastet im Zwischenreich. Danach vermag er
sich in das Paradies aufzuschwingen, um in die Ewige Gliickseligkeit
einzugehen. Andererseits, wenn er die Last dieser Welt nicht Gott
anvertraut, behindert sie nicht nur seinen Aufschwung, sondern zieht ihn
zum Niedrigsten der Niedrigen herab. Das will besagen: Glaube (Iman)
fithrt zu Einheit (tauhid), Tauhid zu Hingabe (teslim),

38



Teslim zu Vertrauen, Vertrauen zu Gliickseligkeit in den beiden Welten
(Diesseits und Jenseits) Das darf man jedoch nicht falsch verstehen!
Vertrauen bedeutet nicht, die Ursachen vollstindig auBler Acht zu lassen.
Es heifit vielmehr, die Ursachen hinter dem Schleier der Hand des
Allméchtigen (Gottes) zu erkennen und anzuerkennen. Von den
Ursachen auszugehen heil3t, dies als eine Art titigen Gebetes anzusehen,
die Ergebnisse aber nur von Gott dem Gerechten zu erwarten, die Folgen
als von Thm kommend zu erkennen und Thm dankbar zu sein. Als
Beispiel fiir einen, der sich Gott anvertraut und einen, der dies nicht tut,
steht folgendes Gleichnis:

Es waren einmal zwei Ménner. Sie hatten sich Riicken und Kopf
mit schweren Lasten beladen, eine Fahrkarte gelost und ein grof3es
Schiff bestiegen. Der eine stellt seine Last auf dem Schiff ab, sobald
er es betreten hat und setzt sich darauf, um sie zu bewachen. Der
andere, weil er sowohl dumm als auch stolz ist, stellt seine Last nicht
ab. Jemand sagt zu ihm: »Uberlass deine schwere Last dem Schiff
und mache es dir bequem! « Er antwortet: »Nein, das tue ich nicht.
Vielleicht kommt sie zu Schaden. Ich bin stark. Ich werde meinen
Besitz auf meinem Riicken und auf meinem Kopf bewahren. « Noch
einmal sagt jemand zu ihm: »Du bist auf diesem Schiff des Sultans in
Sicherheit.

Es ist stirker als du und trigt dich und uns. Es bewahrt noch besser,
vielleicht wirst du, wenn dir schwindlig wird, mitsamt deiner Last ins
Meer stiirzen. AuBerdem wird deine Stirke allméhlich nachlassen.
Dieser gebeugte Riicken, dieser Kopf ohne Verstand wird diese
allméhlich schwerer werdende Last nicht mehr tragen. Zudem wird der
Kapitén, wenn er dich in diesem Zustand sieht, sagen, du seiest verriickt
und dich vom Schiff weisen. Oder er wird sagen, du seist ein Verriter,
der unser Schiff beleidigt und uns auslacht, und Befehl geben, dich
einzusperren. Uberdies hast du dich zum Narren gemacht. Du hast dich
selbst zum Gespott gemacht mit deiner Eitelkeit, die dem
Aufmerksamen deine Schwachheit offenbart, mit deinem Stolz, der
deine Jammerlichkeit zur Schau stellt, und mit deinem gekiinstelten

39



Verhalten, das deine Heuchelei und Nichtswiirdigkeit entschleiert.
Jeder lacht iiber dich. « Nachdem ihm dies gesagt worden war, kam
der arme Kerl zur Besinnung. Er stellte seine Last ab, setzte sich
darauf und sagte: »Oh, moge Gott Wohlgefallen an dir haben! Ich bin
vor Miihsal, Gefangenschaft und Gespott bewahrt worden. «

Nun, oh Mensch, der du kein Vertrauen zu Gott hast! Komme
auch du wie dieser Mann zur Besinnung! Vertraue auf Gott! Nur so
wirst du vor der Bedringnis in der Gefangenschaft des Diesseits
bewahrt bleiben, davor, vor aller Welt ein Bettler zu sein, vor jedem
Ereignis zu zittern, vor eitlem Ruhm und Spott, vor Qual im Jenseits.

Vierter Punkt: Glaube macht den Menschen zum Menschen.
Sogar den Menschen zum Sultan (Ko6nig). Wenn das so ist, dann ist
des Menschen urspriingliche Aufgabe der Glaube und das Gebet.

Unglaube macht den Menschen zu einem voéllig kraftlosen, wilden
Tier.

Unter tausenden Beweisen in dieser Streitfrage gibt alleine der
Unterschied, wie Menschen und Tiere zur Welt kommen, einen
klaren Beweis und ein sicheres Zeugnis dafiir. Ja, der Unterschied,
wie Menschen und Tiere zur Welt kommen, zeigt, dass
Menschlichkeit durch Glaube Menschlichkeit ist.

Denn in dem Augenblick, in dem ein Tier zur Welt kommt, ist es
seinen Anlagen entsprechend vollkommen, so, als habe man es aus
einer anderen Welt bereits vervollkommnet gesendet. In zwei
Stunden oder zwei Tagen oder zwei Monaten lernt es alle seine
Lebensbedingungen, seine Beziehungen zur Umwelt und die Gesetze
des Lebens kennen und seine Anlagen zu gebrauchen. Wenn der
Mensch die Fahigkeit, sich seinen Lebensunterhalt zu verdienen und
einen Beruf auszuiiben, in zwanzig Jahren erwirbt, erlangt sie ein
Tier wie der Spatz oder die Bienen in zwanzig Tagen; es wird ihm
gleichsam eingegeben.

40



Das heiB}t, die Hauptaufgabe eines Tieres besteht nicht darin, sich
durch Lernen zu vervollkommnen und durch den Erwerb von
Kenntnissen zu entwickeln und in seiner offensichtlichen Schwiche
um Hilfe zu bitten oder zu beten. Seine Aufgabe besteht vielmehr
darin, seinen Anlagen entsprechend zu handeln, titig zu sein, in
aktivem Dienst und in der Anbetung. Was den Menschen betriftt, so
muss er, wenn er zur Welt kommt, alles lernen, und unkundig der
Gesetze des Lebens vermag er seine Lebensumstinde noch nicht
einmal in zwanzig Jahren zur Génze zu lernen und zu begreifen.
Vielmehr muss er bis zum Ende seines Lebens lernen und vermag
ferner - in einer so bescheidenen und schwachen Gestalt zur Welt
gesandt - erst im Alter von ein, zwei Jahren sich auf die eigenen Fii3e
zu stellen. Erst mit fiinfzehn Jahren unterscheidet er Schaden und
Nutzen. Und erst mit Hilfe der Gesellschaft erlangt er Vorteile und
vermeidet Nachteile.

Das heifl}t, die natiirliche Aufgabe des Menschen besteht darin,
sich durch Lernen zu vervollkommnen, durch Gebet zu dienen und
anzubeten. Namlich: »Durch wessen Barmherzigkeit werde ich mit
solcher Weisheit geleitet? Durch wessen GroBmut werde ich mit
solcher Giite erzogen? Wessen Wohlwollen ist es, durch das ich mit
solch einem Feingefiihl erndhrt und versorgt werde? «

Dies gilt es zu wissen, und der, welcher unter tausenden
seiner Bediirfnisse nicht eines zu befriedigen vermag, sollte in der
Sprache seiner Schwiche und Armut zu dem Herrn und Richter {iber
seine Bediirfnisse zu flehen, zu Ihm bitten und beten, das heif3t sich
mit den Fliigeln seiner Schwiche und Armut zu den héchsten Stufen
des Dienens und der Anbetung emporschwingen.

Der Mensch ist in die Welt gekommen, um sich mit den Mitteln der
Wissenschaft und des Gebetes zu vervollkommnen, entsprechend
seinem Wesen und seinen Anlagen hingt alles von der Wissenschaft ab.
Einer jeden wahren Wissenschaft Basis, Quelle, Licht und Geist ist

41



die Erkenntnis Allahs und das Fundament dieser Basis ist der Glaube
an Allah.

Da der Mensch in seiner grenzenlosen Schwéche grenzenlosen
Plagen ausgesetzt und den Angriffen zahlloser Feinde ausgeliefert und
bei seiner grenzenlosen Armut gleichzeitig in grenzenloser Not befangen
ist und grenzenlose Wiinsche zu befriedigen sucht, ist seine natiirliche
Hauptaufgabe nach dem Glauben das Gebet. Das Gebet ist aber die
Grundlage von Dienst und Anbetung. Ein Kind, das einen Wunsch auf
dem Herzen hat, den es nicht zu befriedigen vermag, sagt dies entweder
oder weint, d.h. es duflert sich in der Sprache seiner Schwéche durch das
Gebet seiner Handlungen oder in Worten. So verhilft es seinem Wunsch
zum Erfolg. In gleicher Weise ist der Mensch unter allen Geschopfen
der Welt wie ein liebes, nettes und hofliches Kind. Entweder muss er vor
dem Throne des Erbarmers, des Barmherzigen, in seiner Armseligkeit
und Schwiche weinen, oder beten in seiner Armut und Not, damit ihm
sein Wunsch erfiillt werde und er sich fiir die Erfiillung dankbar erweise.
Anderenfalls ist er wie ein dummes und unartiges Kind, das sich vor
einer Fliege filirchtet und sagt: »Ich unterwerfe diese nicht zu
unterwerfenden seltsamen Dinge, die tausendfach stirker sind, meiner
Macht, mache sie mir nach meinen Vorstellungen und mit meiner
Geschicklichkeit dienstbar. « So verkehrt er in seiner Undankbarkeit die
Grundnatur des Menschen ins Gegenteil und zieht sich selbst eine
fiirchterliche Strafe zu.

Fiinfter Punkt: Der Glaube erfordert das Gebet als
unanfechtbares Fahrzeug, und die menschliche Natur verlangt es mit
Macht. Auch erldsst Gott der Gerechte entsprechend der Frage die
Verfiigung: »Wenn ihr nicht betet, welchen Wert habt ihr dann
noch?« und befiehlt:

»Sprich: Mein Herr wiirde sich nicht um dich kiimmern,
wiire es nicht um deines Gebetes willen. « (Sure 25, 77)

»Rufe mich an! Ich werde dir antworten. « (Sure 40, 60)

42



Wenn du sagst: »Wir beten oft, aber unsere Gebete werden nicht
angenommen. Die Ayah gilt jedoch allgemein und besagt, dass es fiir
jedes Gebet eine Antwort gibt. «

So lautet die Antwort: Auf das Gebet zu antworten ist das eine, es
anzunehmen das andere. Es gibt fiir jedes Gebet eine Antwort. Aber
es anzunehmen und genau das Verlangte zu geben, hdngt von der
Weisheit Gottes des Gerechten ab. Zum Beispiel: Ein krankes Kind
ruft: »Herr Doktor, schauen Sie mal her! « Der Arzt: »Ja, bitte, was
mochtest du? « Das Kind: »Geben Sie mir diese Medizin! « Der Arzt
wird ihm entweder geben, was es verlangt hat, oder er wird ihm in
diesem Falle etwas Besseres geben, oder er wird es ihm, wenn es zur
Verschlimmerung der Krankheit fiihren wiirde, nicht geben. Darum
beantwortet Gott der Gerechte, der vollkommene Allweise, der
Allschauende, immer Gegenwirtige, das Gebet Seiner Diener und
Anbeter. Er verwandelt die Schrecken der Ein6de und Menschenleere
durch Seine stete Bereitschaft zu antworten in Vertrautheit. Aber Er
gibt dem Menschen nicht, was dessen Lust und Laune gebietet,
sondern so, wie es die Weisheit des Herrn erfordert: entweder, was er
verlangt hat, oder etwas Besseres oder nichts.

Weiter ist das Gebet Dienst und Anbetung. Dienst und Anbetung
aber tragt seine Frucht im Jenseits. Weltliche Griinde bestimmen die
Zeit fiir eine Art des Gebetes und der Anbetung. Diese Griinde sind
nicht dessen Ziel. Zum Beispiel: Das freie und das rituelle Gebet um
den Regen ist eine Anbetung.

Die Zeit der Diirre ist die Zeit dieser Anbetung. Andererseits sind
Gebet und Anbetung nicht dazu da, den Regen herabzuziehen.
Bestiinde ihre Absicht allein darin, wire das Gebet nicht rein und
aufrichtig und verdiente es nicht, angenommen zu werden. So ist die
Zeit des Sonnenunterganges die Zeit fiir das Abendgebet. So ist die
Zeit der Sonnen- und Mondfinsternis bestimmt fiir zwei rituelle
Gebete, »kusuf« und »husuf« genannt. Weil ndmlich die

43



Verfinsterungen des Tages- und Nachtgestirns auf eine Art die Grofle
Gottes sichtbar zu machen dienen, 1ddt Gott der Gerechte Seinen
Diener zu dieser Zeit zu einer Art Anbetung ein. Andererseits dient
das Gebet (namaz) nicht dazu, die Verfinsterung von Sonne und
Mond aufzuheben, deren Beginn und Ende durch astronomische
Berechnungen ermittelt werden kann. Das gleiche gilt auch wéhrend
einer Diirreperiode fiir das Gebet um Regen.

Wihrend eines Ungliickszustandes oder drohender Gefahr ist die
Zeit fiir einige besondere Gebete, weil der Mensch zu dieser Zeit
seine Schwiche begreift und in Gebet und Fiirbitte zum Throne des
Grenzenlos-Allméchtigen Zuflucht nimmt. Wenn trotz aller Gebete
ein Ungliickszustand nicht enden will, darf man nicht sagen: »Das
Gebet wurde nicht erhort. « Vielmehr muss man sagen: »Die Zeit zu
beten ist noch nicht voriiber. « Wenn Gott der Gerechte in Seiner
Gnade und Freigiebigkeit einen Ungliickszustand beendet, Licht {iber
Licht... dann ist die Zeit fliir das Gebet zum Ende gekommen,
vorilibergegangen. So ist das Gebet ein Geheimnis des Dienstes und
der Anbetung.

Dienst und Anbetung dient aber allein dazu, »das Antlitz Allahs«
zu schauen. Man muss vor Thm allein seine Schwéche offen legen, zu
Ihm allein seine Zuflucht nehmen. An Seiner Herrschaft soll der
Mensch keinen Anteil zu nehmen versuchen. Thm soll er die
Vorsorge tiiberlassen. Seiner Weisheit soll er vertrauen. An Seiner
Barmherzigkeit darf er nicht zweifeln. Ja, es steht in der Tat durch die
Klarlegung der »klaren Zeichen« fest: Von allen Wesen preist Thn
jedes in seiner Art, betet zu Thm jedes auf seine Weise, hat jedes
seine Form, sich vor Thm niederzuwerfen; so ist alles, was von der
ganzen Welt zum Throne Gottes aufsteigt, ein Gebet. Dies geschieht
entweder als Ausdruck der Entwicklungsfahigkeit - wie die Gebete
aller Pflanzen und Tiere, die - jede fiir sich - aus der grenzenlosen
Fiille (Gottes) eine Gestalt erheischen, um als ein Ausdruck der
Namen (Gottes) geoffenbart zu werden - oder in der Sprache der
naturgegebenen Bediirfnisse [Die Gebete aller Lebewesen in ihren

44



zwingenden Bediirfnissen, die zu befriedigen nicht in ihrer Macht
steht, die - jedes flir sich - in der Sprache ihrer naturgegebenen
Bediirfnisse von der grenzenlosen Freigiebigkeit (Gottes) zur
Erhaltung ihres Lebens etwas zu ihrer Versorgung erheischen] oder
als Ausdruck einer Notlage.

(Jedes beseelte Wesen betet in einer Notlage instindig und nimmt
zu seinem unsichtbaren Schutzherrn Zuflucht... vielmehr wendet es
sein Antlitz dem Herrn der Barmherzigkeit zu.) Diese drei Arten des
Gebetes werden immer angenommen, wenn kein Hindernis
dazwischen liegt.

Die vierte Art ist die bekannteste: unser Gebet. Es gibt zwei Arten.
Die erste durch Tat und Verhalten, die zweite mit Herz und Mund. Zum
Beispiel: Wenn man von den Ursachen ausgeht, ist es ein Gebet der Tat.
Es geniigt nicht, wenn bestimmte Umstinde zusammentreffen, um das
Ergebnis hervorzubringen; es handelt sich vielmehr darum, jene Haltung
einzunehmen, mit der Gott der Gerechte zufrieden ist, wenn man in der
Sprache des Verhaltens ein Ergebnis wiinscht. Zu pfliigen bedeutet also,
an die Pforte der Schatzkammer der Barmherzigkeit zu klopfen. Diese
Art, durch die Tat zu beten, erreicht meistens ihre Annahme, weil sie
sich an Name und Attribut des Grenzenlos-Freigiebigen (Gottes) richtet.
Die zweite Art zu beten ist mit Herz und Mund; darum zu bitten, etwas
zu erlangen, was die Hénde nicht erreichen konnen. Davon ist der
bedeutendste Gesichtspunkt, das schonste Ziel und die siiBeste Frucht
diese: »Ein Mensch, der betet, begreift, dass es jemanden gibt, der zu
erlauschen vermag, was sein Herz bewegt, dessen Hand alles erreichen
kann, der jeden seiner Wiinsche zu erfiillen weiB3... der Mitleid mit der
Schwéche hat, ihm in seiner Armseligkeit zu Hilfe kommt.«

Nun also, oh du schwacher Mensch! Du armseliges Geschopt!
Lass nicht deinen Hinden entgleiten, was - wie das Gebet - der
Schliissel ist zur Schatzkammer der Barmherzigkeit und ein
Angelpunkt grenzenloser Kraft. Ergreife ihn, steige auf zur hochsten

45



Hohe der Menschlichkeit; wie ein Konig nimm die Gebete der
ganzen Welt auf in dein eigenes Gebet. Sage wie ein universeller
Diener, wie ein Generalvertreter:

»Dich allein bitten wir um Hilfe. « (Sure 1, 4)

Sei ein schones Beispiel fiir die ganze Welt!

Zweites Kapitel

Hier werden fiinf Anmerkungen behandelt iiber das Gliick und
Ungliick des Menschen.

Als Allah den Menschen erschuf, verlieh Er ihm den hochsten Rang
und Wert und gab ihm eine recht umfangreiche Veranlagung mit.
Darum ist er in eine Stitte der Priifung geworfen, wo er vom Geringsten
aller Geringen zum Hochsten aller Hohen, von der Erde bis zum
Himmel, von dem Atom bis zur Sonne der Reihe nach die Rénge und
Stufen empor zu klimmen oder hinunterzustiirzen vermag. Wie ein
Wunder der Allmacht, als endgiiltiges Ergebnis der Schopfung und ein
Meisterwerk in diese Welt gesandt, 6ffnen sich vor ithm die beiden
Wege, die zu grenzenloser Erniedrigung oder Erhohung fiihren. Wir
wollen nun das Geheimnis dieses erstaunlichen Fortschritts und
Riickschritts des Menschen in »fiinf Anmerkungen« erkldren.

Erste Anmerkung: Der Mensch ist auf die meisten Arten der
Schopfung angewiesen und steht in einer Beziehung zu ihnen. Seine
Bediirfnisse erstrecken sich bis an aller Welt Enden, und seine
Sehnsiichte reichen bis in die Ewigkeit. So wie er sich eine Blume
wiinscht, so wiinscht er sich auch einen weltweiten Friihling. Und so
wie er nach einem Garten verlangt, so verlangt er auch nach dem
Paradies. So wie er sich danach sehnt, einem Freund zu begegnen, so
sehnt er sich auch danach, der Schonheit und Grofle (Gottes) zu
begegnen. So wie der, welcher seine Geliebte in einer anderen
Wohnung besuchen will, die Tiire dieser Wohnung 6ffnen muss, so

46



muss er, um seine Freunde zu besuchen, von denen neunundneunzig
Prozent ins Zwischenreich iibergesiedelt sind, um sich vor ewiger
Trennung zu retten, seine Zuflucht nehmen zum Throne der
unendlichen Allmacht (Gottes), welche die Pforte zur ungeheuren
Welt schliefit und das Tor zum Jenseits, das ein wundervoller
Versammlungsort ist, 6ffnet, welche diese Welt aufheben und statt
ihrer das Jenseits begriinden und erbauen wird. Wer nun einem
Menschen in solcher Lage der in Wahrheit Angebetete sein kann -
und das kann nur der Eine Allméchtige und Allgewaltige (Gott), der
Eine, die Barmherzigkeit und Schonheit (Gottes), der Eine, die
vollkommene Weisheit (Gottes) sein - der hilt die Ziigel aller Dinge
in Seinen Handen, besitzt alle Schitze und den Blick fiir alle Dinge,
ist an jedem Ort anwesend und von keinem Ort abhingig, von
Fehlern und Schwichen frei und heilig, erhaben iiber allen Mangel.
Denn nur der vermag die grenzenlosen Bediirfnisse des Menschen zu
befriedigen, der grenzenlose Macht und umfassendes Wissen besitzt.
So ist also nur Er allein der Anbetung wiirdig.

Nun denn, oh Mensch! Wenn du nur Thn allein anbetest und Ihm
allein dienst, wirst du einen Rang iiber allen Geschopfen erwerben.
Wenn du von dem Dienst und der Verehrung Abstand nimmst, wirst
du ein verachtenswerter Sklave von schwachen Geschopfen sein.
Wenn du auf dich selbst und deine Fahigkeiten stolz bist, es aufgibst,
auf Gott zu vertrauen und zu beten, dich in Stolz und AnmafBung
verirrst, sinkst du auf eine Stufe unterhalb der Bienen und Ameisen in
ihrer Niitzlichkeit und Genialitdt, bist du schwécher als Spinnen und
Fliegen. Hinsichtlich deiner bosen und unheilvollen Taten wirst du
schwerer wiegen als ein Berg und schlimmer sein als eine Seuche.

Ja, oh Mensch! In dir sind zwei Grundziige: der eine Grundzug
ist Genialitdt, wahres Sein, Wohltitigkeit, Lebensbejahung,
Handlungsfahigkeit. Der andere Grundzug ist Unheil, Verneinung,
Ubel, Lebensverneinung, Passivitit. Hinsichtlich des ersten
Grundzuges stehst du noch unter Biene und Sperling, bist du
schwicher als Spinne und Fliege. Hinsichtlich des zweiten

47



Grundzuges lbertriffst du den Berg, die Erde, die Himmel. Du trigst
eine Last, vor der sie den Mut verlieren, ihre Schwéche zeigen. Du
wirkst in einem weiteren und grofleren Bereich als sie. Denn wenn du
tust, was gut und genial ist, kannst du nur innerhalb deiner
Schwingungsweite und soweit deine Hand reicht, deine Kraft es vermag,
genial und gut sein. Wenn du aber Ubel und Unheil anrichtest, werden
das Ubel und das Unheil sich wie eine Seuche ausbreiten.

Zum Beispiel: Unglaube ist ein Ubel, ein Unheil, eine
Verneinung. Aber diese eine einzige Schuld beinhaltet eine
Beleidigung der ganzen Schopfung, eine Geringschitzung aller
Gottesnamen, eine Entwiirdigung der ganzen Menschheit. Denn alles
Geschaffene hat einen hohen Rang und eine wichtige Aufgabe.

Denn es ist ein Brief des Herrn, ein Spiegel des Hochgelobten,
beauftragt von Gott. Was aber den Unglauben betrifft, so bewirkt er,
dass all dies seinen Rang der Spiegelgleichheit, des Auftrags und der
Bedeutsamkeit verliert und dann die Stufenleiter der Sinnlosigkeit, zu
einem Spielzeug des Zufalls und mit dem Unheil des Untergangs und
der Trennung auf die Stufe der verginglichen Dinge herabsinkt, die
rasch zugrunde gehen und zerfallen, der Bedeutungslosigkeit, der
Wertlosigkeit, der Nichtigkeit. Desgleichen schétzt er die Gottesnamen
gering, deren Ornamente, Anmut und Schonheit in der gesamten
Schopfung und im Spiegelbild des Geschaffenen erscheinen, indem er
sie leugnet. Und er wirft den Menschen, der den Rang eines Kalifen der
Erde bekleidet - eine Kasside (Lobgesang) der Weisheit in Versen,
welche die Erscheinung aller Gottesnamen wundervoll aufzeigt, ein
Wunder der ozeangleichen Macht (Gottes), einem Samenkorn gleich,
das die Anlage zu einem immerwéahrenden Baum in sich tragt - und der,
weil er so groe Verantwortung fiir das ihm anvertraute Gut iibernimmt,
iber Himmel, Erde und Berge erhoht wird und dadurch einen Vorzug
vor den Engeln erwirbt, auf eine Stufe herab, noch niedriger, schwécher,
kraftloser und armseliger als ein niederes, vergiangliches und verlorenes
Tier. Und er ldsst ihn auf die

48



Stufe einer gewohnlichen Tafel herabsinken, bedeckt mit
Bedeutungslosem, Hingekritzeltem, LeichtVergianglichem.

Zusammenfassung: Die eigenwillige Seele kann in ihrer
iibelwollenden, unheilvollen Art zahllose Verbrechen begehen, aber
ihre Fdhigkeit, genial und gut zu sein, ist sehr schwach und
unbedeutend. Ja, sie vermag ein Haus an einem Tag zu zerstoren,
aber nicht in hundert Tagen zu bauen. Wenn sie jedoch ihren
Egoismus aufgibt, von Gott die Fiihrung zum Guten und zum wahren
Sein erbittet, sich von Ubel, Unheil und Selbstiiberhebung abwendet,
um Vergebung bittet, ein vollkommener Diener und Verehrer
(Gottes) wird, dann erlangt sie das Geheimnis:

»Allah wird seine Schuld in Gutes verwandeln. « (Sure 25, 70)

Ihre grenzenlose Fihigkeit zum Schlechten wandelt sich in eine
grenzenlose Fihigkeit zum Guten. Sie nimmt den Wert eines »Ahsen-
1 Taqvim« (Schonsten in der Schopfung) an und steigt zur hochsten
Hoéhe auf.

Nun denn, oh du unbedachter Mensch! Betrachte die Fiille und
die Freigiebigkeit Gottes des Gerechten! Obwohl es billig und
gerecht wire, fiir eine einzige Schuld tausend zu schreiben und fiir
eine gute Tat eine oder gar nichts zu schreiben, schreibt Er fiir eine
Schuld nur eine, fiir eine gute Tat dagegen zehn, manchmal siebzig,
manchmal siebenhundert, manchmal siebentausend. Ziehe also aus
dieser Anmerkung den Schluss, dass in die furchtbare Holle zu
kommen billig und gerecht, der Lohn deiner Taten ist, ins Paradies
einzugehen aber lautere Freigiebigkeit.

Zweite Anmerkung: Der Mensch hat zwei Gesichter. Das eine
betrifft sein Ego und ist dem weltlichen Leben zugewandt. Das andere
betrifft den Dienst und die Anbetung und blickt auf das Ewige Leben.
Hinsichtlich des ersten Gesichtes ist er ein so hilfloses Geschopf, dass

49



sein Grundkapital nur ein bedeutungslos schwacher Wille - ein Wille,
diinn wie ein Haar - ein geringes Vermdgen Macht, eine schnell
verloschende Flamme Vitalitdt, eine schnell vergehende Spanne Leben
und ein rasch verfallendes Stiickchen Dasein ist. Zugleich befindet er
sich in diesem Zustand als ein empfindliches und schwaches Exemplar
unter ungezdhlten anderen Exemplaren innerhalb der unendlich grofen
Familie, die {iber alle Schichten der ganzen Welt verstreut ist.

Hinsichtlich des zweiten Gesichtes und besonders, was seine
Schwiche und Armseligkeit betrifft, die auf Dienst und Anbetung
ausgerichtet ist, verfiigt er iiber eine besonders grof3e
Schwingungsweite. Und er besitzt eine besonders grofle Bedeutung.
Denn: Der weise Schopfer hat den Menschen in der Geistigkeit seines
So-Seins mit einer unendlich groBen Schwiche und einer grenzenlos
weiten Armseligkeit ausgestattet. So sei er wie ein universeller Spiegel
des Barmherzigen in Seiner grenzenlosen Macht und des Herrn allen
Reichtums und aller Freigiebigkeit in Seinem grenzenlosen Reichtum,
ein universeller Spiegel, der die =zahllosen Erscheinungen des
Allmichtigen sammelt. Ja, der Mensch dhnelt einem Samenkorn. Gleich
ihm sind dem Samenkorn von der Macht (Gottes) bedeutende geistige
Anlagen und von der Bestimmung (Gottes) ein fein abgestimmtes und
kostbares Programm mitgegeben worden. So soll es unter der Erde
arbeiten, aus dieser engen Welt emporwachsen, in die weite, luftige
Welt hineinwachsen und von seinem Schopfer in seiner Féhigkeit
unausgesprochen erbitten, ein Baum zu werden, jene Vollkommenheit
zu erreichen, die ihm gebiihrt. Wenn dieses Korn auf Grund seiner
schlechten Anlage die ihm gegebenen innerlichen Funktionen dazu
missbraucht, einige unter der Erde liegende Giftstoffe an sich zu ziehen,
wird es nach kurzer Zeit an diesem engen Orte fruchtlos vergehen und
verderben. Wenn dieses Korn seinen innerlichen Funktionen, gemiR
dem Befehl (Gottes)

»Er lisst das Weizenkorn und den Dattelkern keimen. «

(Sure 6, 95)

50



entspricht und sie richtig anwendet, wird es aus dieser engen Welt
emporwachsen, ein grofer, fruchtbarer Baum werden, und sein
kleines Stiickchen Wahrheit, sein geistiges Antlitz, wird die Gestalt
einer grofen und ganzen Wahrheit annehmen.

In gleicher Weise sind nun auch den menschlichen Wesen von
der Macht (Gottes) wichtige Funktionen und von der Bestimmung
(Gottes) ein kostbares Programm anvertraut worden. Wenn der
Mensch auf dieser engen irdischen Welt, gleichsam wie unter der
Erde des diesseitigen Lebens, seine geistigen Anlagen nach seinen
egoistischen Launen missbraucht, wird er - gleich wie das verdorbene
Korn - nach einem kurzen Leben fiir einen bedeutungslosen Genuss
an einem engen Ort unter miihevollen Umstidnden vergehen und
verderben. Nachdem er moralische Schuld auf seine ungliickliche
Seele geladen hat, wird er von der diesseitigen Welt Abschied
nehmend heimkehren.

Wenn er dieses Korn der Begabung mit dem Wasser des Islam
und dem Lichte des Glaubens in der Erde des Dienstes und der
Anbetung aufzieht, seine geistigen Anlagen im Gehorsam gegeniiber
dem Auftrag des Qur’an auf die wahren Ziele ausrichtet, wird er ein
Korn sein, das die Anlagen zu einem ewigen Baum und einer
immerwahrenden Wirklichkeit in sich trdgt sowie dazu, unendliche
Gnade und Vollkommenheit im Paradies zu erlangen und ein
hervorragendes Werkzeug und eine gesegnete und erleuchtete Frucht
am Baume der Welt zu werden.

Ja, der Fortschritt besteht in Wirklichkeit darin, das Gesicht der dem
Menschen verliechenen Sinne wie Herz, meditative Wahrnehmung,
Geist, Verstand, ja sogar Traumvorstellung und andere dem Ewigen
Leben zuzuwenden, damit jeder von ihnen mit der ihm eigenen Aufgabe
des Dienstes und der Anbetung betraut werde. Andererseits, was
diejenigen, die sich im Irrtum befinden, als ihren Fortschritt ansehen,
nidmlich: sich in alle Verdstelungen des irdischen Lebens zu verstricken,
jede Art von Vergniigungen, bis hin zu den

51



grofften Ausschweifungen, zu geniefen und dabei alle feineren
Empfindungen, Herz und Verstand als Gehilfen ihrer selbstsiichtigen
Seele in den Dienst zu nehmen, ist nicht Fortschritt, sondern
Riickschritt. Diese Wahrheit habe ich in einer geistigen Schau unter
folgendem Gleichnis beobachtet:

Ich kam in eine GrofBstadt. Ich sah, dass es in dieser Stadt groB3e
Schlosser gab. Ich betrachtete die Tore mancher Schldsser. Ein Fest,
wie eine glanzvolle Theatervorstellung, lenkte die Aufmerksamkeit
auf sich.

Es war eine grole Vergnligung und alle amiisierten sich. Ich
wurde darauf aufmerksam, dass der Schlossherr ans Tor gekommen
war, mit einem Hund spielte und sich an dessen Spiel beteiligte. Die
Damen plauderten charmant mit einfachen jungen Leuten. Die
Tochter des Hauses aber leiteten die Spiele der Kinder. Und der
Pfortner tat wie ein Schauspieler, der sie alle kommandierte. Da sah
ich, dass das Innere dieses riesigen Schlosses gidhnend leer war. Alle
bedeutsamen Aufgaben waren vernachléssigt worden. Die Moral der
Leute war so verfallen, dass sich vor der Pforte dieses Bild ergab.

Dann ging ich weiter, traf ein anderes groBes Schloss. Ich sah,
dass sich vor dem Tor ein treuer Hund ausgestreckt hatte. Es gab dort
einen ernsten, rauen, verschlossenen Pfortner. Die Lage war ruhig.
Ich wurde neugierig. Warum ist dies so? Jenes so? Ich trat ein. Ich
sah, dass es innen sehr festlich war.

Die Bewohner des Schlosses in den verschiedenen Stockwerken
waren mit verschiedenen bedeutsamen Aufgaben beschiftigt. Die
Mainner im ersten Geschoss verwalteten das Schloss und trafen ihre
Anordnungen. Ein Stockwerk hoher wurden die Knaben und Médchen
unterrichtet. Dariiber beschéftigten sich die Frauen mit allen schonen
Kiinsten und Handfertigkeiten. Ganz oben sah ich, wie des Schlosses
Herr mit dem Konig Verkehr pflegte und sich mit personlichen wie
erhabenen Aufgaben beschiftigte, um die Ruhe des Volkes zu sichern

52



und seine eigene Entwicklung und Vervollkommnung zu fordern.
Weil sie mich nicht sehen konnten, verbot mir niemand die
Besichtigung. Dann ging ich hinaus und sah mich um. Uberall in der
Stadt gab es diese zwei Arten von Schlossern. Als ich danach fragte,
sagte man mir: »Die Schlosser, deren Tore festlich und deren Inneres
leer ist, gehoren den Vorstehern der Unglédubigen und denen, die sich
im Irrtum befinden. Die anderen den aufrichtigen Grof3en unter den
Muslimen.« Dann fand ich in einer Ecke noch ein Schloss. Ich
erblickte dariiber den Namen »Said«. Ich wurde neugierig. Als ich es
genauer in Augenschein nahm, schien es mir, als erblickte ich meine
Gestalt darauf. Ich war so iiberrascht, dass ich aufschrie, meine Sinne
wiederfand und erwachte. Ich werde nun diese geistige Schau
ausdeuten. Moge es Allah wohlgefillig sein!

Was also diese Stadt betrifft, so bedeutet sie das gesellschaftliche
Zusammenleben der Menschen und den Ort ihrer Zivilisation. Jedes
einzelne dieser Schldsser ist ein Mensch.

Die Schlossbewohner aber sind die Sinne des Menschen wie Auge,
Ohr, Herz meditative Wahrnehmung, Geist und Verstand und
Erscheinungen wie Lust, Laune, Liebe und Zorn. In jedem Menschen
hat jede Empfindung eine andere Aufgabe, zu dienen und anzubeten.
Jede hat ihre eigene Lust und ihren Schmerz. Lust, Liebe, Laune und
Zorn sind wie der Pfortner und sein Hund. So heifit denn diese hohen
Empfindungen der Lust und Laune unterwerfen und ihre eigentlichen
Aufgaben in Vergessenheit geraten lassen sicherlich Riickschritt und
nicht Fortschritt. Die anderen Aspekte kann man sich selber ausdeuten.

Dritte Anmerkung: Hinsichtlich seiner Handlungen, Taten und
korperlichen Leistungen ist der Mensch nicht mehr als ein schwaches
Tier und ein hilfloses Geschopf. Hinsichtlich dessen, was er besitzt
und wortiber er verfiigen kann, ist sein Rahmen so eng gesteckt, dass
er ihn mit einer Hand zu umspannen vermag. Und sogar bei den
Haustieren, die sich der Mensch gezdhmt hat und von denen ein jedes
seinen Anteil an der Schwiche, Hilflosigkeit und Faulheit des

53



Menschen erhalten hat, bemerken wir im Vergleich mit den ihnen
entsprechenden wild lebenden Tieren einen gewaltigen Unterschied
(z.B. Ziegen und Ochsen, die als Haustiere oder in freier Wildbahn
leben). Aber der Mensch ist als ein ehrenwerter Pilger in der
Herberge dieser Welt in einer solchen Lage, dass er bitten, fragen
und annehmen muss, ohne selbst etwas dazu beitragen zu konnen. So
wurde er ein Gast des Freigiebigen (Gottes), der ihm Seine
Schatzkammer unendlichen Erbarmens gedffnet hat. Und Er hat ihm
zahllose einzigartige Geschopfe als seine Diener zur Verfiigung
gestellt. Und Er hat diesem Gast zu seiner Erholung, zu seinem
Vergniigen und zu seinem Nutzen einen so grofen Lebensraum
geschaffen und bereitgestellt, einen Kreis, der sich vom Zentrum bis
zur Peripherie erstreckt, so weit das Auge reicht, ja dariiber hinaus so
weit und breit, wie er es sich nur zu ertrdumen vermag.

Wenn also der Mensch auf sein Ego vertraut, nur im weltlichen
Leben sein Ideal sieht, sich nur um seinen Unterhalt sorgt und nur fiir
einige vergingliche Vergniligungen arbeitet, wird er in einem sehr
engen Lebenskreis untergehen. Alle ihm verliehenen Anlagen, Sinne
und Féhigkeiten werden ihn vor der Versammlung (am Tage des
Gerichtes) anklagen und als Zeugen gegen ihn auftreten. Sie werden
seine (Prozess)gegner sein. Wenn er sich aber als ein Gast weil3, als
Gast des freigiebigen Herrn, im erlaubten Rahmen das Kapital seines
Lebens ausgibt, arbeitet er innerhalb eines so weiten Rahmens gut fiir
ein langes ewiges Leben. Dort kann er aufatmen und sich ausruhen.
Und sodann bis zu den hochsten Hohen aufsteigen.

Und auch alle ihm verliehenen Anlagen und Féhigkeiten werden mit
ihm zufrieden im Jenseits seine Zeugen sein. Ja alle dem Menschen
verliechenen auBlerordentlichen Anlagen sind ihm nicht fiir dieses
wertlose diesseitige Leben, sondern fiir ein sehr wertvolles bleibendes
Leben verliechen worden. Denn wenn wir den Menschen mit dem Tier
vergleichen, sehen wir, dass der Mensch hinsichtlich seiner Anlagen und
Fahigkeiten sehr reich ist. Hundertfach reicher als das Tier. Geniel3t er
das diesseitige animalische Leben, fillt er hundertfach tiefer; denn jeder

54



Genuss, den er durchlebt, trigt die Spur tausender Schmerzen. Der
Schmerz gegeniiber der Vergangenheit, die Angst vor der Zukunft
und auch der Schmerz nach jedem Genuss, nehmen ihm den Reiz,
hinterlassen eine Spur in seinem Genuss. Nicht so das Tier! Es
genieBt ohne Schmerz, noch bedngstigt es die Angst vor der Zukunft.
Es lebt und schléft in Ruhe, dankt seinem Schopfer.

Das heif3t also, dass der Mensch, der als ein Musterbeispiel der
Schopfung erschaffen wurde, noch hundertfach unter ein Tier wie den
Sperling herabsinkt, obwohl er doch von seiner Substanz her dem Tier
hundertfach tiberlegen wire, wenn er sich in seinem Denken auf das rein
Irdische beschrinkt. Ich hatte diesen Tatbestand bereits weiter oben in
einem Gleichnis erkldrt. Ich mdchte in diesem Zusammenhang dieses
Gleichnis noch einmal anfiihren. Es war dies wie folgt:

Ein Herr gibt seinem Diener zehn Goldstiicke und befielt ihm:
»Lassen Sie sich einen Anzug aus einem Stoff von guter Qualitét
schneidern! « Einem zweiten gibt er tausend Goldstiicke, steckt ithm
einen Zettel in die Tasche, auf dem verschiedene Dinge aufgeschrieben
stehen und schickt ihn zum Basar. Der erste Diener kauft fiir zehn
Goldstiicke einen vollendeten Anzug aus bestem Stoff. Der zweite
Diener in seiner Verriicktheit schaut dem ersten Diener hinterdrein, gibt
einem Kaufmann die tausend Goldstiicke und verlangt, ohne den Zettel
zu lesen, der in seiner Tasche steckt, einen Anzug. Aber der
gewissenlose Kaufmann gibt ithm einen Anzug aus einem alten,
schibigen Stoff. Der ungliickselige Diener tritt vor seinen Herrn hin. Er
wird zornig zur Rede gestellt und streng bestraft. Wer also ein bisschen
Verstand besitzt, begreift, dass dem zweiten Diener die tausend
Goldstiicke nicht gegeben wurden, um damit einen Anzug zu kaufen,
sondern um damit ein bedeutendes Geschift abzuschliefen.

Desgleichen gilt: Der Mensch verfiigt iiber geistige Anlagen und
menschliche Sinne, deren jeder im Vergleich mit einem Tier
hundertfach weiter ausgebildet ist. Wozu gebraucht der Mensch seine
Anlagen und Fahigkeiten, wie z.B. das Auge, welches alle

55



Schattierungen der Schonheit zu unterscheiden vermag, oder die
Geschmacksempfindungen seiner Zunge, welche alle die
verschiedenen Geschmacksrichtungen einer Mahlzeit gesondert
wahrzunehmen vermag, oder den Verstand, welcher in alle
Feinheiten der Wahrheit eindringt, oder das Herz, welches sich nach
jeder Art von Vollkommenbheit sehnt? Wozu gebraucht das Tier seine
weit weniger, vielleicht nur ein, zwei Stufen entwickelten
Fahigkeiten? Der Unterschied besteht nur darin, dass das Tier eine
Fahigkeit flir seinen eigenen Gebrauch besonders entwickelt hat.
Doch diese Entwicklung ist fiir jedes eine spezifische. Der Reichtum
des Menschen an Fahigkeiten erhellt aus folgendem Geheimnis:

Die Sinne und Empfindungen des Menschen wurden durch seinen
Verstand und seine Vorstellungskraft weit entwickelt und ihr Bereich
ausgedehnt. In seiner Notlage entstanden ihm zahlreiche verschiedene
Empfindungen. Und seine Empfindsamkeit hat sich in verschiedenster
Hinsicht entfaltet. Die Zusammengesetztheit seiner Natur hat dazu
beigetragen, seine Wiinsche auf sehr viele Ziele zu richten. Und weil er
sehr viele natiirliche Aufgaben vorfand, haben sich seine Anlagen und
Fahigkeiten gewaltig ausgebildet. Und weil er seiner Natur nach zu
jeder Art Anbetung geschaffen war, wurde ihm jene Fihigkeit verliehen,
welche den Samen zu jeglicher Vollkommenheit in sich enthilt. Doch
wurde ihm ein so groBes Kapital und ein solcher Reichtum an
Fahigkeiten sicherlich nicht dazu verliehen, um lediglich dieses
bedeutungslose, vergingliche irdische Leben kennen zu lernen.

Vielmehr besteht die Grundaufgabe des Menschen darin, seine
auf zahllose verschiedene Ziele gerichteten Verpflichtungen
wahrzunehmen, seine Schwiche, Armseligkeit und Fehlerhaftigkeit
in Dienst und Anbetung zum Ausdruck zu bringen, in seiner
Weitsichtigkeit den Lobpreis allen Seins zu betrachten und zu
bezeugen, in allen Gaben die Hilfe der Barmherzigkeit (Gottes) zu
erkennen, dafiir zu danken, die Wunder der Allmacht des Herrn in
Seinen Werken zu schauen und aus diesem Anblick die Lehre zu
ziehen und dariiber nachzudenken.

56



Oh du unbedachter Mensch, der du die Welt anbetest, das irdische
Leben liebst und das Geheimnis um deinen Rang und Wert in Seiner
Schopfung vernachléssigst! »Der alte Said« hat die Wirklichkeit dieses
Lebens in einer geistigen Schau gesehen. Hore das Gleichnis der Schau,
das ihn in einen »neuen Said« verwandelt hat:

Ich schaute: Ich bin ein Reisender. Ich gehe einen langen Weg, d.h.
ich bin ihn gesandt. Seine Exzellenz hatte mir von den flir mich
bestimmten sechzig Goldstiicken von Zeit zu Zeit eine kleine Summe
Geldes zur Verfligung gestellt. Wahrend ich noch davon lebte, gelangte
ich zu einer Herberge. Es war eine Vergniigungsstétte, in der ich
wiahrend einer Nacht zehn Goldstiicke zum einen fiir Spiel und Spal3
verschwendete, zum anderen, um mir damit einen Namen zu machen.
Am Morgen hatte ich kein Geld mehr in meiner Hand. Ein Geschéft
hatte ich nicht abgeschlossen. Ich hatte nichts erworben, was ich am Ziel
meiner Reise hitte verwenden konnen. Von dem Geld, fiir das ich mir
Schmerzen, Siinden und Vergniigungen erworben hatte, blieben mir nur
Wunden, blaue Flecken und Kummer {ibrig. P16tzlich, wihrend ich mich
noch in diesem traurigen Zustand befand, tauchte ein Mann vor mir auf.
Er sagte zu mir: »Du hast dein ganzes Vermdgen verloren. Schlige
hittest du verdient. Bankrott wirst du ans Ziel gelangen! Du gehst mit
leeren Hianden. Aber wenn du Verstand hast, steht dir die Tir zur
Verzeihung offen. Bewahre dir von den fiinfzehn Goldstiicken, die du
noch bekommst, jedes Mal nach Erhalt die Hélfte als Riicklage auf.
Kaufe dir davon einige Dinge, die du benétigen wirst, wenn du am Ziel
bist. « Ich sah, dass meine Seele nicht damit einverstanden war. »Ein
Drittel«, sagte er. Auch dem leistete meine Seele nicht Folge. Danach
sagte er: »Ein Viertel! « Ich sah, dass meine Seele ihre liebgewordene
Gewohnbheit nicht aufgeben wollte. Da wandte sich der Mann drgerlich
ab und ging.

Plotzlich dnderte sich die Szene. Ich erblickte mich in einem Zug,
der mit Fallgeschwindigkeit durch einen Tunnel raste. Ich befand mich
in Panikstimmung. Es gab keinen Ausweg. Man konnte nirgendwohin

57



fliehen. Das Seltsame aber war, dass sich zu beiden Seiten des Zuges
zauberhaft schone Blumen und wohlschmeckende Friichte zeigten.

Ich sah sie an wie ein unerfahrener Rekrut und streckte meine
Hand nach ihnen aus. Ich versuchte, die Blumen zu pfliicken, griff
nach den Friichten. Aber die Blumen und Friichte waren mit Disteln
und Dornen bedeckt und stachen mir die Hande blutig, wenn ich sie
berithren wollte. Der Zug entriss sie mir im Vorbeifahren, und sie
zerschnitten mir die Hinde. Es kam mir sehr teuer zu stehen.
Plotzlich sagte ein Bahnarbeiter zu mir: »Gib mir fiinf Kurush! Du
kriegst so viele Blumen und Friichte, wie du willst. Du wirst dir mit
deinen zerschnittenen Hénden statt fiir fiinf Kurush fiir hundert
Kurush Schaden antun. AuB3erdem bekommst du noch eine Strafe. Du
darfst sie nicht ohne Erlaubnis pfliicken. «

In meiner Bedrdngnis streckte ich den Kopf hinaus und blickte
nach vorne, um zu sehen, wann der Tunnel zu Ende sei. Aber an
Stelle der Tunnelausfahrt erblickte ich viele Locher. Leute wurden
aus dem langen Zug in diese Locher hineingeworfen. Ich sah ein
Loch vor mir. Zu seinen beiden Seiten waren ein Paar Grabtafeln
aufgestellt. Ich schaute neugierig hin. Ich sah, dass darauf mit grof3en
Buchstaben der Name »SAID« geschrieben stand. »Ach«, seufzte ich
traurig und betroffen. Plotzlich horte ich die Stimme des Herrn, der
mir vor der Tiir jener Herberge einen Rat erteilt hatte, sagen:

»Bist du nun zu Verstand gekommen?«

»la«, sagte ich,

»Aber ich habe keine Kraft mehr. Es gibt keinen Ausweg.«
»Bitte um Verzeihung«, sagte er,

»und vertraue (dich Gott an)! «

»Das habe ich bereits getan. «

Ich erwachte... Da war »der alte Said« verschwunden. Ich fand
mich als »neuer Said« wieder.

58



Ich werde von dieser geistigen Schau ein, zwei Teile ausdeuten.
Moge es Allah wohlgefillig sein. Die tlibrigen Aspekte mag man
selber deuten.

Was die Reise betrifft, so ist sie eine Reise, die aus der Welt der
Seele, dem SchoB3 der Mutter, durch Jugend und Alter, Grab und
Zwischenreich, Auferstehung und Briicke in die Ewigkeit fithrt. Was
aber die sechzig Goldstiicke betrifft, so bedeuten sie die sechzig Jahre
Lebenszeit. Als ich dieses Gesicht schaute, war ich schéitzungsweise
fiinfundvierzig Jahre alt. Ein Zeugnis dariiber habe ich nicht.

Aber die verbliebenen fiinfzehn Jahre fiir die Ewigkeit zu wirken,
dazu hat mir ein aufrichtiger Schiiler des weisen Qur’an Anleitung
gegeben. Die Herberge ist fiir mich wohl Istanbul. Der Zug aber ist
die Zeit. Jedes einzelne Jahr ist ein Wagen. Der Tunnel ist das
irdische Leben. Die dornigen Blumen und Friichte sind die
verbotenen Geniisse. Die verbotenen Vergniigungen bereiten bei der
Vorstellung ihres Endes Schmerzen, wihrend man sich ihnen hingibt,
und lassen das Herz bluten, zerreiBen es, wenn man Abschied
nehmen muss. Zudem folgt ithnen die Strafe. Der Bahnarbeiter hatte
gesagt: »Gib fiinf Kurush. Dafiir gebe ich dir so viel wie du willst. «
Die Bedeutung dessen ist: Was man durch legale Arbeit im erlaubten
Rahmen an Genuss und Vergniigen erhdlt, geniigt fiir das
Wohlbefinden. Es ist nicht notwendig, etwas Unerlaubtes zu tun. Die
iibrigen Teile kann man sich selber ausdeuten.

Vierte Anmerkung: Der Mensch gleicht in dieser ganzen Welt
einem zarten und zierlichen Kindlein. Dabei besitzt er in seiner
Schwiche eine groe Kraft und in seiner Hilflosigkeit eine gro3e Macht.
Denn es ist die Kraft in seiner Schwiche und die Macht in seiner
Hilflosigkeit, die ihm alles Sein dienstbar macht. Wenn der Mensch
seine Schwiche begreift, mit seinen Worten, Taten und durch sein
Verhalten betet und im Bewusstsein seiner Hilflosigkeit um Hilfe bittet,
erweist er zur rechten Zeit seine Dankbarkeit fiir diesen Dienst und
erlangt zu gleicher Zeit die Erflillung seiner Wiinsche; seine Ziele

59



werden ihm erreichbar; und das alles in einer Weise, wie er es aus
eigener Kraft nicht zu einem Hundertstel vermocht hatte. Aber
manchmal schreibt er félschlicherweise die Erfiillung eines Wunsches
nach einem Gebet der Tat seiner eigenen Kraft zu. So ldsst zum Beispiel
die Stdrke in der Schwiche eines Kiikens eine Henne einen Lowen
angreifen, und ein gerade zur Welt gekommenes Lowenjunges macht
diesen reilenden, hungrigen Lowen sich selbst dienstbar und ldsst ihn
hungern, um selbst satt zu werden. Ist diese Stérke in der Schwéche
nicht bemerkenswert und das Aufscheinen der

Barmherzigkeit (Gottes) nicht einer Betrachtung wert? ...

In gleicher Weise, wie ein verwohntes Kind seinen Wiinschen mit
Weinen oder Betteln oder einem traurigen Gesicht zum Erfolg verhilft
und sich so die Starken unterwirft, so vermochte es mit tausendfacher
Stéarke jedoch nicht einen unter tausend Wiinschen zu erfiillen. Weil also
seine Schwiche und Hilflosigkeit zu Liebe und Fiirsorge bewegt, so
kann es sich mit seinem kleinen Finger selbst grofle und starke Leute
dienstbar machen. Wollte aber nun ein solches Kind diese Liebe
verleugnen und die Fiirsorge zuriickweisen und in toérichtem Stolze
sagen: »Ich unterwerfe diese Leute meiner Macht! «, so wiirde es
sicherlich eine Ohrfeige bekommen. In gleicher Weise zieht sich auch
der Mensch, der die Barmherzigkeit seines Schopfers verleugnet und
dessen Weisheit verwirft und wie Qarun (Er revoltierte gegen Moses. -
A.d.U.) undankbar gegeniiber der Gabe (Gottes) sagt:

»lch habe das durch mein eigenes Wissen und meine
eigene Macht erhalten. « (Sure 28, 78)

sicherlich selbst auch eine solche »Ohrfeige« zu. Wie wir also
gesehen haben, wurden ihm solche Werte wie menschliche
Konigsherrschaft,  personliches =~ Wachstum  und  kulturelle
Vollkommenheit nicht als sein Verdienst, nicht infolge eines Sieges,
nicht durch Kampf gegeben, sondern das alles wurde ihm auf Grund
seiner Schwiche unterworfen; ihm wurde auf Grund seiner
Hilflosigkeit geholfen; es wurde ihm auf Grund seiner Armut als

60



Wohltat erwiesen, auf Grund seiner Unwissenheit eingegeben, auf
Grund seiner Bediirftigkeit als Gastgeschenk verehrt. Und der Grund
seiner Konigsherrschaft ist nicht Macht und wissenschaftliches
Konnen, es ist vielmehr die Giite und das Erbarmen des Herrn, die
Barmherzigkeit und Weisheit Gottes, die ihm alle Dinge dienstbar
gemacht hat. Ja, was den Menschen, den solches Ungeziefer wie ein
Skorpion ohne Augen oder eine Schlange ohne Beine zu besiegen
vermag, sich in die Seide einer kleinen Raupe kleiden und den Honig
eines giftigen Insektes essen ldsst, ist nicht seine Macht, es ist
vielmehr die Unterwerfung des Herrn als Folge menschlicher
Schwiche und ein Gastgeschenk der Barmherzigkeit (Gottes).

Oh Mensch! Da dies nun einmal die Wahrheit ist, gib deinen
Stolz und deine Selbstgefalligkeit auf! Bringe vor dem Throne Gottes
deine Schwidche und Hilflosigkeit um Hilfe bittend, deine
Armseligkeit und Bediirftigkeit flehend und betend zum Ausdruck
und erweise dich als Anbeter und Diener! Sage:

»Allah ist unser Geniigen und unser bester Anwalt. « (Sure 3, 173)

und schwinge dich empor!

Sage aber nicht: »Ich bin nichts. Welchen Wert hétte ich denn,
dass der Allweise mir diese ganze Welt dienstbar machen wollte und
von mir fiir all dies einen Dank erwartete? «

Tatséchlich giltst du ja nichts, wenn man deine Gestalt und deine
Seele betrachtet. Aber hinsichtlich deines Auftrages und deines
Ranges bist du ein Besucher in dieser ganzen groBartigen Welt und
ihr aufmerksamer Beobachter, ein sprachgewandter und beredter
Sprecher dieses geheimnisvollen Daseins, ein verstindnisvoller Leser
im Buche der Welt, ein staunender Betrachter der lobpreisenden
Schopfung und ein achtungsgebietender Werkmeister der anbetenden
Werke (Gottes).

61



Ja, oh Mensch! Du bist im Hinblick auf das Leben der Pflanzen
und deines Korpers und in Anbetracht deiner tierischen Seele ein
winzig kleiner Bruchteil, ein armseliges Geschopf, wie ein schwaches
Tier, das inmitten der Wellen des ganzen fiirchterlichen
Daseinsstromes hin und her geworfen wird. Wenn du dich aber,
erleuchtet vom Lichte des Glaubens, das die Strahlen der Liebe
Gottes in sich enthélt, durch islamisches Verhalten vervollkommnest,
wirst du als Mensch, Diener und Anbeter wie ein Konig sein, als ein
Teilchen wie ein Ganzes, trotz deiner Kleinheit eine Welt, trotz
deiner Geringfiigigkeit von hohem Rang, ein Stellvertreter in einem
groflen und weiten Bereich sein, der sagen kann: »Der Barmherzige,
mein Herr hat mir die Welt zur Heimstatt bereitet. In diesem Heim
machte Er Sonne und Mond zur Leuchte, den Friihling zu einem
Rosenstraufl, den Sommer zu einem Gastgeschenk bei Tisch und die
Tiere zu Dienern. Und Er gab mir die Pflanzen als Schmuck und
Versorgung in meinem Haus. «

Nachsatz: Wenn du auf dein Ego horchst und auf den Teufel,
sinkst du zum Niedrigsten der Niedrigen herab. Wenn du auf die
Wabhrheit und den Qur’an horchst, steigst du zum Hochsten der
Hohen auf und wirst der ganzen Welt ein Musterbeispiel sein.

Fiinfte Anmerkung: Der Mensch wurde in diese Welt gesandt als
ein Gast und ein Beauftragter, und ihm wurden sehr wichtige
Féhigkeiten mitgegeben. Und diesen Fidhigkeiten entsprechend
wurden ihm auch sehr wichtige Aufgaben anvertraut. Damit aber der
Mensch sein Ziel erreiche und seine Aufgabe erfiille, wurden ihm
nachhaltige Anregungen erteilt und furchtbare Drohungen
ausgesprochen. Wir werden hier die Grundsitze iiber die Aufgaben
des Menschen, seinen Dienst und seine Anbetung, die wir an anderer
Stelle bereits erklart haben, noch einmal zusammenfassen, um das
Geheimnis des Menschen um seinen hdchsten Rang und Wert
verstehen zu konnen.

62



So hat der Mensch - nachdem er in diese Welt gekommen ist - in
zweifacher Hinsicht Dienst und Anbetung zu verrichten. In erster
Hinsicht ist es Dienst und Anbetung in der »dritten Person«, ein
Nachsinnen. In der zweiten ist es Dienst und Anbetung in der
Gegenwart, der »zweiten Person«, eine Hingebung.

Erste Hinsicht, die Konigsherrschaft (Gottes) iiber das Universum
zu sehen, im Gehorsam zu bekriftigen und zu Seiner
Vollkommenheit und Schonheit bewundernd aufzublicken.

Danach zeigen sich die Menschen, um einander zu belehren, die
einzigartigen Kunstwerke, bestehend aus den Ornamenten der
heiligen Namen Gottes, machen sie bekannt, rufen sie aus.

Danach wégen sie die Juwelen der Gottesnamen, von denen jeder
einzelne eine verborgene Schatzkammer des Geistes ist, mit der
Waage der Einsicht und schitzen lobpreisend ihren Wert mit dem
Herzen als Schatzmeister der Werte.

Danach lesen sie die Seiten von Himmel und Erde aus dem Buch
des Seins, Briefe (der Schopfung), geschrieben mit der Feder der
Macht (Gottes), und sinnen bewundernd dariiber nach.

Und wiéhrend sie die Verzierungen und Feinheiten an den
Kunstwerken des Seins bewundern und preisen, sehnen sie sich danach,
ihren Schopfer kennen zu lernen, der alle Schonheit besitzt, und
verlangen danach, in die Gegenwart ihres vollkommenen Meisters
einzugehen und Seine Liebe und Freundlichkeit zu erlangen.

Zweite Hinsicht: Hier geht es um die Gegenwart (Gottes) und das
Gesprich (des Menschen mit Gott). Der Weg fithrt vom Werkstlick zum
Meister. Man sieht: Ein erhabener Meister mochte sich selbst durch
Seine wunderbaren Kunstwerke mitteilen und zu erkennen geben.
Glaube und Erkenntnis kommen ihm als Antwort entgegen.

63



Danach sieht man: Ein barmherziger Herr mochte ob der
schonen Friichte Seiner Barmherzigkeit selbst geliebt werden. Wenn
man seine Liebe auf Thn allein beschriankt und seine Anbetung Thm
allein zueignet, um Thm allein zu dienen, wird man auch selbst von
Ihm geliebt.

Danach sieht man: Er, der freigiebig die Geschenke Seiner
Gnade erteilt, umhegt den Menschen mit geschmackvollen
Geschenken fiir Leib und Seele. Dieser bringt Thm in seinen Taten,
seiner Handlung, seinen Worten, ja wenn es ihm moglich wére mit
allen seinen Empfindungen und Féhigkeiten Lob, Preis und Dank
entgegen.

Danach sieht man: Er, der Gewaltige in Seiner vollkommenen
Schonheit zeigt Seine Grofle, Vollkommenheit, Erhabenheit und
Schonheit im Spiegel des Daseins, in ihm die Blicke des
aufmerksamen Betrachters einfangend. Dieser begegnet Ihm demiitig
bewundernd mit den Worten: »Allahu Ekber! « (Allah ist
unvergleichlich grof3!) »Subhanallah!« (Allah sei gepriesen!) und
wirft sich in liebender Anbetung nieder.

Danach sieht er: Er, der Vollkommen-Reiche zeigt in
vollendeter Freigiebigkeit die Schatzkammern Seines unendlichen
Vermdgens. Der Mensch entgegnet Thm riithmend und verehrend,
erbittet und erfragt von Thm in volliger Armseligkeit.

Danach sieht er: Der erhabene Schopfer hat die Erde einer
Ausstellung gleich erschaffen. Dort hat Er die ganzen antiken
Kunstwerke ausgestellt. Der Mensch entgegnet Thm voll Staunen und
Hochachtung:

»Mashaallah!« (so hat es Allah gewollt!), »Barekallah! « (Allah
hat gesegnet!); »Allahu Ekber! « (Allah ist unvergleichlich grof3!),
und Seine vollkommene Giite preisend, kommt er Thm antwortend
entgegen.

64



Danach sieht er: Der Eine (Vahid-i Ehad: Eins iiber allen
Geschopfen, eins in jedem einzelnen Geschdpf. A.d.U) prigt im
Schlosse des Universums mit Seinem unnachahmlichen Miinzsiegel,
Seinem nur Thm eigenen Siegel der Propheten, Seinem nur Thm
zubestimmten koniglichen Siegel, kraft koniglichen Privilegs allem
Sein den Stempel Seiner Einheit (Vahdet) auf. Und Er malt und stickt
die Wunderzeichen Seiner Einheit (Tauhid) und richtet an den Enden
des Weltenhimmels die Fahne Seiner Einheit (Vahdaniyet) auf und
verkiindet Seine Herrschaft. Der Mensch begegnet Thm mit einer
Affirmation, im Glauben, in der Einheit (Tauhid), in der Einsicht, mit
dem Zeugnis, seinem Dienst und seiner Anbetung und kommt Thm so
antwortend entgegen.

So also wird er durch diese verschiedenen Arten der Anbetung
und des Nachsinnens zum wahren Menschen, und er zeigt, dass er
»Musterbeispiel der Schopfung« geworden ist. Ausgestattet mit der
Kraft und dem Segen des Glaubens wird dem Menschen eine Seele
anvertraut als ein Gut, und er wird so ein treuer Kalif der Erde.

Oh du unbesonnener Mensch, der du mit dem hdchsten Grad und
Wert der Schopfung erschaffen wurdest und in deiner Boswilligkeit
auf die Seite der Niedrigsten der Niedrigen hiniibergehst! Hore mich!
Auch ich habe so wie du in der Trunkenheit meiner Jugend und in
meiner Gottvergessenheit die Welt fiir schon und angenehm gehalten.
In dem Augenblick, da ich an der Schwelle des Alters aus der
Trunkenheit meiner Jugend erwachte, erkannte ich, wie hisslich
jenes Antlitz der Erde war, das dem Jenseits abgewandt ist und das
ich fiir schon gehalten hatte, und wie schon ihr wahres Antlitz ist,
welches in das Jenseits hiniiberschaut.

Betrachte nun die beiden Tafeln der Wahrheit, die ich im Zweiten
Kapitel des »Siebzehnten Wortes« beschrieben habe, und siehe selbst:

Erste Tafel: beschreibt die Wirklichkeit der Welt der
Gottvergessenen, so als ginge ich selbst auf Irrwegen und so wie ich

65



sie durch den Schleier der Gottvergessenheit gesehen habe, jedoch
ohne betrunken zu sein.

Zweite Tafel: zeigt die wahre Welt derer, die rechtgeleitet und
sich der gottlichen Gegenwart bewusst sind.

Ich habe sie so gelassen, wie ich sie damals beschrieben habe. Sie
sehen wie ein Gedicht aus, sind aber kein Gedicht...

»Gepriesen seist Du! Wir haben kein Wissen, aufler dem,
das
Du uns gelehrt hast. Denn Du bist der Allwissende, der Allweise!

« (Sure 2, 32) »Herr! Mache mir die Brust weit und meine
Angelegenheiten leicht! Lose das Band meiner Zunge, damit sie meine
Worte verstehen! Oh Allah! Gib Deinen Frieden und gieBe aus Deinen
Segen liber Mohammed, der Sonne im Himmel der Geheimnisse, der
Verkorperung der Lichter, dem Brennpunkt der Erhabenheit, dem
Polarstern am Firmament der Schonheit. Oh Allah, bei Deinem
Geheimnis, bei Deiner Gegenwart, bei seiner Himmelfahrt: gib mir
Sicherheit in meiner Furcht, entwurzele mich, wenn ich zdgere,
vertreibe meine Sorge und meine Gier! Sei mit mir! Nimm mich von
mir weg hin zu Dir! Gewédhre mir, mich von mir selber zu l6sen und lass
nicht zu, dass ich in mich selbst vernarrt werde, beschimt werde durch
meine Sinne! Entschleiere mir jedes verborgene Geheimnis! Oh
Lebendiger! Oh Bestdndiger! (Ya Hayy! Ya Qayyum!) Erbarme Dich
meiner! Erbarme Dich meiner Freunde! Erbarme Dich Deiner
Gléaubigen und derer, denen Du den Qur’an herabgesandt hast! Amen -
Oh Erbarmer der Barmherzigen! Oh GroBziigigster der GroBziigigen!

Und der Schluss unseres Gebetes sei: »Aller Lobpreis und Dank
gebiihrt Allah, dem Herrn der Welten! «

66



Frucht Abhandlung
Sechste Problemstellung

Den Erkldrungen in den meisten Abschnitten der
Risale-i Nur und dem Beweis durch zahllose unwiderlegbare
Zeugnisse entsprechend wird hier nur ein Hinweis auf ein
einziges Zeugnis unter tausend allgemeingiiltigen fiir den
Glauben an Allah angefiihrt.

Ein Teil der Schiiler des Gymnasiums in Kastamonu besuchte
mich. Sie sagten: »Unterrichte uns bitte iiber unseren Schopfer.
Unsere Lehrer in der Schule sprechen von Allah iiberhaupt nicht. «

Ich sagte ihnen: Jede Wissenschaft, die euch in der Schule
gelehrt wird, spricht stindig auf ihre eigene Art von Allah und
unterrichtet iiber den Schopfer. Wendet also dieser eure
Aufmerksamkeit zu und nicht den Lehrern (die nicht von Allah
sprechen).

Zum Beispiel: Eine vollkommen eingerichtete Apotheke,
ausgestattet mit zahllosen Tuben und Gldsern, in denen sich
lebensspendende Seren und Arzneimittel - zusammengestellt mit
Hilfe einer hochempfindlichen Waage - befinden, weist ohne Zweifel
auf einen hochgelehrten Chemiker, Arzt und Apotheker hin. Ebenso
weisen auch die Seren und Arzneimittel in den Tuben und Glésern,
mit denen wir die vierhunderttausend verschiedenen Pflanzen- und
Tierarten vergleichen konnen, die sich in der Apotheke unserer Erde
finden, selbst noch blinde Augen darauf hin, in welchem Malle
vollkommener und gréBer als diese Apotheke in unserer Strale die
groBBe Apotheke der Welt sein muss, und der Apotheker und Arzt in
all Seiner Majestdt in ihr, wenn ihr sie mit den Ma@stiben der
medizinischen Wissenschaft betrachtet, die ihr studiert.

67



Ein weiteres Beispiel: Eine wundervolle Fabrik, die tausender
verschiedener Stoffe aus einfachem Material webt, unterrichtet uns
zweifelsfrei  iiber ihren  Fabrikanten und  hochgelehrten
Maschinenbauer. Ebenso teilt uns auch diese rollende
Produktionsanlage des Herrn, die wir unsere Erde nennen, mit ihren
hunderttausenden von Lieferungsausgdngen und hunderttausenden
vollstindiger Fabriken an jedem einzelnen von ihnen mit und
unterrichtet uns dariiber, in welchem Grade der Erbauer und Besitzer
dieser Erdkugel, mit den Mafstdben der Maschinenbaukunde, die ihr
studiert, groBer und vollkommener ist, als diese Fabrik von
Menschenhand.

Ein weiteres Beispiel: Ein vollstindig eingerichtetes Depot, ein
Lebensmittellager, ein Laden, in dem tausend und noch eine
verschiedener Giiter von allen Seiten herangeholt geordnet und
bereitgestellt liegen, ldsst uns zweifelsfrei erkennen, wer es verwaltet
und sein Herr und Besitzer ist. Ebenso ldsst uns dieses Depot, dieser
Laden des Herrn mit seinen tausend und noch einem verschiedenen
Geriten, Giitern und Konservenpaketen erkennen, in welchem Malle
dieses Raumschiff des Hochgelobten, das ein Lebensmittellager des
Allerbarmers ist und das wir unsere Erde nennen, die in einem Jahr
ihre regelmiBige Reise in einem Kreis von vierundzwanzigtausend
Jahren FuBweg beschreibt, dabei noch hunderttausend Arten trégt,
die der verschiedensten Speisen bediirfen, und das auf seiner Fahrt
durch die Jahreszeiten reist, wobei der Friihling einem grofen
Waggon - gefiillt mit Tausenden verschiedenster Speisen flir die
notleidenden Lebewesen - gleicht, die ihre Nahrung im Winter
aufgezehrt haben, verglichen mit den MafBstdben der

Wirtschaftswissenschaften, die ihr studiert habt und noch studieren
werdet, groffer und vollkommener ist als diese Anlagen und
unterrichtet uns dementsprechend mit vollkommener Sicherheit iiber
den Herrn, der dieses Depot lenkt, leitet und verwaltet, das unsere
Erdkugel ist, und weckt unsere Begeisterung fiir Thn.

68



Ein Heer, in dem sich vierhunderttausend Voélker zusammenfinden,
deren jedes nach seiner eigenen Verpflegung verlangt, seine eigenen
Waffen benétigt, seine eigene Kleidung trigt, deren jedes nach eigener
Anordnung iibt und nach einem anderen Zeitraum entlassen wird, dieses
Heer und sein Lager mit seinem Kommandanten, der einzig und allein
allen diesen verschiedenen Vdlkern ihre ganz unterschiedliche
Verpflegung und vollig verschiedenen Waffen, ihre Kleidung und
Ausriistung gibt, ohne dabei etwas zu vergessen oder zu verwechseln,
weist offensichtlich und ohne allen Zweifel auf eben diesen
wunderbaren Kommandanten hin und weckt unsere Begeisterung fiir
ihn. Ebenso ldsst auch das Heerlager, das sich in jedem Friihling {iber
das Antlitz der Erde erhebt und aufs Neue seine Waffen aufnimmit,
ein neues Heer des Hochgelobten aus vierhunderttausend Tier- und
Pflanzenvdlkern, die ganz verschiedene Bekleidung, Verpflegung
und Ausrlistung erhalten und denen ein einziger allméchtiger
Oberbefehlshaber in vollendeter Ordnung ihre Stellungs- und
Entlassungsbefehle erteilt, ohne irgendetwas zu vergessen oder zu
verwechseln, flir jeden, der seinen Verstand beisammen hat,
erkennen, in welchem Malle dieses Heerlager der Erde im Friihling,
verglichen mit den MalBstiben der Militdrwissenschaft, die ihr
studieren wollt, groBer und vollkommener ist als das obenerwihnte
menschliche Heer und Heerlager, und unterrichtet uns
dementsprechend, Thn mit Lobpreis und Bewunderung als unseren
Herrn und Herrscher, der die Welt lenkt und befehligt in Heiligkeit
anzunehmen, erweckt in uns Dank und Verehrung und ruft unsere
Begeisterung fiir [hn wach.

In einer wunderbaren Stadt mit Millionen von kreisenden
elektrischen Lampen, die iiberall hin gelangen, lassen diese Lampen,
die immer mit Brennstoff versorgt sind, und ihre Fabrikation
offensichtlich und ganz ohne Zweifel ihren wunderwirkenden
Meister und iiber alles fahigen Elektriker, der die Fabrik erbaut und
die kreisenden Lampen erschaffen hat und sie mit Brennstoff
versorgt, der auch die elektrischen Anlagen iiberwacht, voll
Bewunderung erkennen, segnen und sich fiir ihn begeistern.

69



Ebenso stoBen auch die Sternenlampen an der Schlossdecke der
Welt in dieser kosmischen Stadt, obwohl doch einige von ihnen - nach
Aussage der Astronomen - tausend Mal groer sind als unsere Erdkugel
und sich siebzigmal schneller bewegen als eine Kanonenkugel, nicht
miteinander zusammen, erléschen nicht und sind stets mit Brennstoff
versorgt. Auch unsere Sonne, die, wie ihr gehort habt, nach Aussage der
Astronomen Millionen mal groBer als unsere Erde ist und viele
Millionen Jahre alt und eine Lampe und ein Ofen in diesem Gasthaus
des Allbarmherzigen und fiir die tiglich so viele Meere an Heizol
notwendig wiren, wie die Erde Ozeane enthélt, oder ganze Gebirge
von Kohle oder HolzstoBe, so gro3 wie tausend Erden, um sie nicht
ausgehen zu lassen, und die erhabenen Sterne, die wie sie ohne Ol,
ohne Holz und ohne Kohle brennen und nicht ausldschen und rasch
miteinander dahineilen, ohne aneinander zu sto3en, weisen mit ihren
Lichtfingern auf die allumfassende Gewalt und Herrschaft Gottes hin
und zeigen uns, um wie vieles groBer und in welchem Malle
vollkommener als in diesem unserem Beispiel, die Lampen und
Leuchten dieses Weltenschlosses in unserer wundersamen
kosmischen Stadt sind. Wenn ihr die Elektrotechnik
dementsprechend studiert oder noch studieren werdet, wird sie uns in
gleichem Malle iiber den Konig unterrichten, der dieses gewaltige
Ausstellungsgeldnde des Kosmos eingerichtet hat und es verwaltet
und dessen die leuchtenden Sterne Zeugen sind und deren
Beleuchtungsmeister Er ist, und in Lobpreis und Verherrlichung
unsere Begeisterung und Verehrung fiir Thn wecken.

Gébe es, um ein weiteres Beispiel anzufiihren, ein Buch, in dessen
einzelne Zeilen sehr klein ein ganzes Buch hineingeschrieben sei und in
dessen einzelne Worte mit feinem Stift eine Sure des Qur’an
hineingeschrieben sei, ein sehr bedeutungsvolles Buch, in dem sich alle
Themen gegenseitig stiitzen und ergidnzen, so zeigte dieser wunderbare
Band die auBerordentlichen Fiahigkeiten und Begabungen seines
Schreibers und Verfassers und liele uns ohne Zweifel, klar wie der Tag,
die Vollkommenheit seines Schreibers, seines Autors, erfahren und
seine Kunstfertigkeit erkennen. Es wiirde uns dazu veranlassen,

70



»Masha’allah! (so hat es Allah gewollt!), Barekallah! (Allah hat
gesegnet!) « zu sagen und unsere Verehrung zum Ausdruck zu
bringen.

Ebenso ldsst auch dieses grofle Buch der Schopfung, in dem eine
einzige Seite die Oberflache unserer Erde ist und auf ihr ein einzelner
Bogen der Friihling mit seinen vierhunderttausend Tier- und
Pflanzenarten, die vierhunderttausend Biichern gleichen, und in dem,
wie wir mit eigenen Augen sehen, ein Wort gleich einem Baum wie
eine Kasside oder ein Kern gleich einem Punkt fehlerlos, makellos,
ohne sich zu irren oder etwas zu verwechseln, vollkommen und
wohlgeordnet eines im anderen das vollstindige Verzeichnis eines
Buches niedergeschrieben wurde, von einer Feder bewerkstelligt,
dieser Sammelband des Alls erkennen, dass diese Verkorperung des

GroBlen Qur’an der Welt, in dem sich so wunendlich viele
Bedeutungen und mit jedem Wort so viele Weisheiten finden, so viel
groBer, vollkommener und bedeutender ist, als unser Buch in dem
obenerwihnten Beispiel und wie im gleichen Grade, betrachtet mit
dem groflen Maf}stab und dem scharfen Blick der Physik, die ihr
lernt, und durch die Lese- und Rechtschreibkunde, die ihr in der
Schule praktisch iibt, der Designer dieses kosmischen Buches und
sein Schreiber so grenzenlos vollkommen ist. Es macht Thn durch das
Wort »Allahu Ekber (Allah ist unvergleichlich grof3!)« bekannt,
heiligt und erhebt Thn mit »Subhanallah (Allah sei gepriesen)«,
lobpreist Thn mit »Elhamdulillah (Lobpreis und Dank sei Gott)« und
weckt unsere Begeisterung fiir Thn.

So ermdglicht also einem Menschen jede von Hunderten von
Wissenschaften sowie die obenerwdhnten Wissensbereiche mit ihren
geeichten Mafstidben, ihrem eigenen Spiegel und mit ihrer
weitsichtigen Optik eine Betrachtungsweise, durch die er den
glorreichen Schopfer dieses Kosmos in Seinen Namen erkennen, Thn
durch Seine Attribute und in Seiner Vollkommenheit schauen kann.

71



So ist es denn, um diesen obenerwidhnten Beweis zu fiihren, der
ein wunderbares und gldnzendes Zeugnis der Einheit ist, dass der
Qur’an, ein Wunder der Verkiindigung, so hdufig die folgenden
Verse wiederholt:

»Herr der Himmel und der Erde.« »Er schuf die Himmel und
die Erde. «

Mit solchen Versen unterrichtet uns der Qur’an iiber unseren
Schopfer, habe ich den jungen Schiilern gesagt. Sie haben auch alles
so angenommen und zur Bestétigung gesagt: »Unendlicher Dank sei

unserem Herrn dafiir, dass wir eine so reine und wahrheitsgetreue
Lektion erhalten haben. Moge Allah mit dir zufrieden sein! «

Da habe auch ich zu ihnen gesagt :»Der Mensch, der unter tausend
verschiedenen Schmerzen leiden und tausend unterschiedliche Arten
von Freuden genieflen kann, ist als ein lebendiger Organismus, der iiber
seine groBe Schwiche hinaus auch noch zahllose innere und &dulere
Feinde und iiber seine grenzenlose Armseligkeit hinaus auch noch von
unendlich vielen dufleren und inneren Faktoren abhéngig ist, ein
armseliges Geschopf, auf das unabléssig die Schlige des Untergangs
und der Trennung herabprasseln. Wenn er sich aber nun plétzlich dem
Konig in Seiner Majestit voll Glaube und Anbetung verbindet und
nun gegen alle seine Feinde einen Stiitzpunkt und in all seinen
Bediirfnissen einen Quellgrund der Hilfe findet, so konnt ihr euch
vorstellen, wie er, gleich jedem, der sich durch die Zugehorigkeit zu
seinem Herrn geehrt fiihlt und auf seinen Stand stolz ist, wenn er sich
nur einem solchen allméchtigen und allbarmherzigen Konig glaubig
verbindet, anbetend in Seinen Dienst tritt und sein ewiges
Verbannungsurteil in eine Entlassungsurkunde umwandelt, in einer
grolen Zufriedenheit und Dankbarkeit und mit einer tiefen
Ehrerbietung stolz sein kann. «

72



Was ich damals den jungen Schiilern gesagt habe, das sage ich
noch einmal genauso meinen vom Ungliick betroffenen
Mitgefangenen: Wer Ihn kennt und Ihm gehorcht, der ist ein
Gliickseliger, sdfie er auch in einem Gefdangnis. Wer Ihn vergisst, und
sdfle er auch in einem Schloss, der ist ein Ungliickseliger. Ja, es sagte
einmal ein solcher Gliickseliger, der zu Unrecht verurteilt worden
war, bei seiner Hinrichtung zu den ungliickseligen Gewaltmenschen:

»lch werde nicht hingerichtet, vielmehr gehe ich mit einer
Entlassungsurkunde in die ewige Seligkeit ein. Ich sehe euch aber zu
ewiger Verbannung verurteilt und das ist fiir mich eine vollstindige
Genugtuung.«

»Es gibt keinen Gott aufler Allah! «
sagte er und gab freudig seine Seele hin.
»Gepriesen seist Du! Wir haben kein Wissen, auller dem, das

Du uns gelehrt hast. Denn Du bist der Allwissende und der
Allweise! « (Sure 2, 32)

73



INHALT

Natur - Ursache oder Wirkung?.....oumssmsmssmssssssssssssssssssssssssssns 1
Der Wert des Glaubens ... 33
Zeugnisse fiir den Glauben an Allah ..oeesessesessesessessessessessessens 67

74



Said Nursi (1877-1960)

...erhielt vom Scheichu-l'lslam den Ehrentitel Bedilizza-
man (sprich: Bedius-Saman), welcher besagt, dass er zu
seiner Zeit seinesgleichen nicht hatte.

...Zeigte schon als Knabe erstaunliches, wissenschaftli-
ches Interesse und lernte viele Biicher auswendig. Ver-
suchte dem Niedergang der TuUrkei durch Besinnung auf
die Werte des Islam entgegen zu wirken.

...Schrieb 130 Abhandlungen tber den Qur'an, welche in
viele Sprachen Ubersetzt wurde.

...Lehrte entsprechend dem islamischen Glauben, dass
die Schoépfung selbst stets aufs Beste tber ihren Schop-
fer unterrichtet und somit sogar moderne Wissenschaften
Kunde geben von Gott.

Aus dem Risale-i Nur Gesamtwerk
(Kommentare zum Qur’an)
von Beditlizzaman Said Nursi

Ubersetzt von Davut Korkmaz

www.lichtstr.de
www.sozler.com.tr

www.nur.gen.tr
www.brosurnur.com

75


http://www.lichtstr.de/
http://www.sozler.com.tr/
http://www.nur.gen.tr/
http://www.brosurnur.com/

Der Mensch ist in die Welt gekommen, um sich
mit den Mitteln der Wissenschaft und des Gebetes
zu vervollkommnen, entsprechend seinem Wesen
und seinen Anlagen hiangt alles von der
Wissenschatft ab. Einer jeden wahren Wissenschaft
Basis, Quelle, Licht und Geist ist die Erkenntnis
Allahs und das Fundament dieser Basis ist der
Glaube an Allah.

Bediiizzaman Said Nursi








