


Sanksi Pelanggaran Undang-Undang Nomor 19 Tahun 2002 tentang 
HAK CIPTA, sebagaimana telah diubah dengan Undang-Undang No. 7 
Tahun 1987 jo. Undang-Undang No. 12 Tahun 1997, bahwa:

1. Barangsiapa dengan sengaja dan tanpa hak mengumumkan atau 
menyebarkan suatu ciptaan sebagaimana dimaksud dalam Pasal 2 ayat 
(1) atau Pasal 49 ayat (1) dan ayat (2) dengan pidana penjara masing-
masing paling singkat 1 (satu) bulan dan/atau denda paling sedikit Rp 
1.000.000,- (satu juta rupiah), atau pidana penjara paling lama 7 (tujuh) 
tahun dan/atau denda paling banyak Rp 5.000.000.000,- (lima miliar 
rupiah).

2. Barangsiapa dengan sengaja menyiarkan, memamerkan, mengedarkan, 
atau menjual kepada umum suatu ciptaan atau barang hasil pelanggaran 
Hak Cipta atau Hak Terkait sebagaimana dimaksud pada ayat (1), 
dipidana dengan pidana penjara paling lama 5 (lima) tahun dan/atau 
denda paling banyak Rp 500.000.000.- (lima ratus juta rupiah).



Badiuzzaman Said Nursi

Dari Koleksi Risalah Nur



BADIUZZAMAN SAID NURSI
Terapi Maknawi dengan Resep Qur’ani
xvi + 88 hlm; 13 x 19 cm

Judul Asli : Risâlah Ilâ Kulli Marîdh wa Mubtalâ
Judul Terjemahan : Terapi Maknawi dengan Resep Qur’ani
Penulis : Badiuzzaman Said Nursi 
Penerjemah : Fauzi Faisal Bahreisy
Penyunting : Irwandi
Tata Letak : Penagrafi ka
Desain Sampul : Penagrafi ka

Cetakan Pertama, November 2014
Cetakan Kedua, Juni 2018
ISBN: 978-602-70284-5-6

Diterbitkan Oleh:
RISALAH NUR PRESS
Anggota IKAPI
Jl. Ir. H. Juanda No. 50 
Tangerang Selatan, Banten 15446
Telp. : (+62)851 0074 9255
Email : risalahpress@gmail.com
Website : www.risalahpress.com

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 
Dilarang mereproduksi atau memperbanyak seluruh maupun sebagian 
dari isi buku ini dalam bentuk atau cara apa pun, tanpa izin sah dari 
penerbit.







vii


KATA PENGANTAR

Segala puji bagi Allah , Tuhan semesta alam. Salawat 
dan salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi 
Muhammad , keluarganya, para sahabatnya, dan 

seluruh pengikutnya hingga akhir zaman. 
Buku ini (Terapi Maknawi dengan Resep Qur’ani) ada-

lah hasil terjemahan dari karya seorang Ulama Turki, Badi-
uzzaman Said Nursi, yang berjudul Risalah ilâ kulli Marîd wa 
Mubtala. Edisi asli buku ini, yang berbahasa Turki, bersama 
buku-buku beliau yang lain, telah diterjemahkan dan diterbit-
kan ke dalam—le bih dari—50 bahasa. 

Harapan kami, semoga dengan hadirnya buku-buku ter-
jemahan karya beliau dapat memperkaya khazanah keilmuan 
dan memperluas wawasan keislaman umat Islam di tanah air. 

Said Nursi lahir pada tahun 1293 H (1877 M) di desa 
Nurs, daerah Bitlis, Anatolia timur. Mula-mula ia berguru 
kepada kakak kandungnya, Abdullah. Kemudian ia berpin-
dah-pindah dari satu kampung ke kampung yang lain, dari 
satu kota ke kota yang lain, menimba ilmu dari sejumlah guru 
dan madrasah dengan penuh ketekunan.



viii

Terapi Maknawi

Pada masa-masa inilah ia mempelajari tafsir, hadis, 
nahwu, ilmu kalam, fi kih, mantiq, dan ilmu-ilmu keislaman 
lainnya. Dengan kecerdasannya yang luar biasa, sebagaima-
na diakui oleh semua gurunya, ditambah dengan kekuatan 
ingatannya yang sangat tajam, ia mampu menghafal hampir 
90 judul buku referensial. Bahkan ia mampu menghafal buku 
Jam‘ul Jawâmi’—di bidang usul fi kih—hanya dalam tempo 
satu minggu. Ia sengaja menghafal di luar kepala semua ilmu 
pengetahuan yang dibacanya. 

Dengan bekal ilmu yang telah dipelajarinya, kini Said 
Nursi memulai fase baru dalam kehidupannya. Beberapa fo-
rum munâzharah (adu argumentasi dan perdebatan) telah di-
buka dan ia tampil sebagai pemenang mengalahkan banyak 
pembesar dan ulama di daerahnya.

Pada tahun 1894 M, ia pergi ke kota Van. Di sana ia si-
buk menelaah buku-buku tentang matematika, falak, kimia, 
fi sika, geologi, fi lsafat, dan sejarah. Ia benar-benar mendalami 
semua ilmu tersebut hingga bisa menulis tentang subjek-sub-
jek tersebut. Karena itulah, ia kemudian dijuluki “Badiuz-
zaman” (Keajaiban Zaman), sebagai bentuk pengakuan para 
ulama dan ilmuwan terhadap kecerdasannya, pengetahuan-
nya yang melimpah, dan wawasannya yang luas. 

Pada saat itu, di sejumlah harian lokal, tersebar berita 
bahwa Menteri Pendudukan Inggris, Gladstone, dalam Ma-
jelis Parlemen Inggris, mengatakan di hadapan para wakil 
rakyat, “Selama al-Qur’an berada di tangan kaum muslimin, 
kita tidak akan bisa menguasai mereka. Karena itu, kita harus 
melenyapkannya atau memutuskan hubungan kaum muslim-
in dengannya.” Berita ini sangat mengguncang diri Said Nursi 



Kata Pengantar

ix

dan membuatnya tidak bisa tidur. Ia berkata kepada orang-
orang di sekitarnya, “Akan kubuktikan kepada dunia bahwa 
al-Qur’an merupakan mentari hakikat, yang cahayanya tak 
akan padam dan sinarnya tak mungkin bisa dilenyapkan.”

Pada tahun 1908 M, ia pergi ke Istanbul. Ia mengajukan 
sebuah proyek kepada Sultan Abdul Hamid II untuk mem-
bangun Universitas Islam di Anatolia timur dengan nama 
“Madrasah az-Zahra” guna melaksanakan misi penyebaran 
hakikat Islam. Pada universitas tersebut studi keagamaan di-
padukan dengan ilmu sains, sebagaimana ucapannya yang 
terkenal, “Cahaya qalbu adalah ilmu-ilmu agama, semen-
tara sinar akal adalah ilmu sains. Dengan perpaduan antara 
keduanya, hakikat akan tersingkap. Adapun jika keduanya 
dipisahkan, maka fanatisme akan lahir pada pelajar ilmu aga-
ma, dan skeptisisme akan muncul pada pelajar ilmu sains.”1 

Pada tahun 1911 M, ia pergi ke negeri Syam dan me-
nyampaikan pidato yang sangat berkesan, di atas mimbar 
Masjid Jami Umawi. Dalam pidato tersebut, ia mengajak 
kaum muslimin untuk bangkit. Ia menjelaskan sejumlah pe-
nyakit umat Islam berikut cara mengatasinya. Setelah itu, ia 
kembali ke Istanbul dan menawarkan proyeknya terkait de-
ngan Universitas Islam kepada Sultan Rasyad. Sultan ternyata 
menyambut baik proyek tersebut. Anggaran segera dikucur-
kan dan peletakan batu pertama dilakukan di tepi Danau Van. 
Namun, Perang Dunia Pertama membuat proyek ini terhenti. 

Said Nursi tidak setuju dengan keterlibatan Turki Uts-
mani dalam perang tersebut. Namun ketika negara mengu-
mumkan perang, ia bersama para muridnya tetap ikut dalam 

1 Said Nursi, Shaiqal al-Islam, h.402.



x

Terapi Maknawi

perang melawan Rusia yang menyerang lewat Qafqas. Ketika 
pasukan Rusia memasuki kota Bitlis, Badiuzzaman bersama 
dengan para muridnya mati-matian mempertahankan kota 
tersebut hingga akhirnya terluka parah dan tertawan oleh Ru-
sia. Ia pun dibawa ke penjara tawanan di Siberia. 

Dalam penawanannya, ia terus memberikan pelajar an-
pelajaran keimanan kepada para panglima yang tinggal ber-
samanya, yang jumlahnya mencapai 90 orang. Lalu dengan 
cara yang sangat luar biasa dan dengan pertolongan Tuhan, 
ia berhasil melarikan diri. Ia pun berjalan menuju Warsawa, 
Jerman, dan Wina. Ketika sampai di Istanbul, ia dianugera-
hi medali perang dan mendapatkan sambutan luar biasa dari 
khalifah, syeikhul Islam, pemimpin umum, dan para pelajar 
ilmu agama. 

Said Nursi kemudian diangkat menjadi anggota Darul 
Hikmah al-Islamiyyah oleh pimpinan militer di mana lem-
baga tersebut hanya diperuntukkan bagi para tokoh ulama. 
Di lembaga inilah sebagian besar bukunya yang berbahasa 
Arab diterbitkan. Di antaranya adalah tafsirnya yang berjudul 
Isyârât al-I’jaz fî Mazhân al-Îjâz, yang ditulis di tengah berke-
camuknya perang, dan buku al-Matsnawi al-Arabî an-Nûrî. 

Pada tahun 1923 M, Badiuzzaman pergi ke kota Van 
dan di sana ia beruzlah di Gunung Erek yang dekat dari kota 
selama dua tahun. Ia melakukan hal tersebut dalam rangka 
melakukan ibadah dan kontemplasi. 

Setelah Perang Dunia Pertama berakhir, kekhalifahan 
Turki Utsmani runtuh dan digantikan dengan Republik Tur-
ki. Pemerintah yang baru ini tidak menyukai semua hal yang 
berbau Islam dan membuat kebijakan-kebijakan yang anti-Is-



Kata Pengantar

xi

lam. Akibatnya, terjadi berbagai pemberontakan dan negara 
yang baru berdiri ini menjadi tidak stabil. Namun, semuanya 
dapat dibungkam oleh rezim yang sedang berkuasa. 

Meskipun tidak terlibat dalam pemberontakan, Badiuz-
zaman ikut merasakan dampaknya. Ia pun diasingkan bersa-
ma banyak orang ke Anatolia Barat pada musim dingin 1926 
M. Kemudian ia diasingkan lagi seorang diri ke Barla, sebuah 
daerah terpencil. Para penguasa yang memusuhi agama itu 
mengira bahwa di daerah terpencil itu riwayat Said Nursi akan 
berakhir, popularitasnya akan redup, namanya akan dilupa-
kan orang, dan sumber energi dakwahnya akan me ngering. 
Namun, sejarah membuktikan sebaliknya. Di daerah terpen-
cil itulah Said Nursi menulis sebagian besar Risalah Nur, kum-
pulan karya tulisnya. Lalu berbagai risalah itu disalin dengan 
tulisan tangan dan menyebar ke seluruh penjuru Turki. 

Jadi, ketika Said Nursi dibawa dari satu tempat pem-
buangan ke tempat pembuangan yang lain, lalu dimasukkan 
ke penjara dan tahanan di berbagai wilayah Turki selama 
seperempat abad, Allah menghadirkan orang-orang yang 
menyalin berbagai risalah itu dan menyebarkannya kepada 
semua orang. Risalah-risalah itu kemudian menyorotkan ca-
haya iman dan membangkitkan spirit keislaman yang nyaris 
padam di kalangan umat Islam Turki saat itu. Risalah-risalah 
itu dibangun di atas pilar-pilar yang logis, ilmiah, dan retoris 
yang bisa dipahami oleh kalangan awam dan menjadi bekal 
bagi kalangan khawas. 

Demikianlah, Ustadz Nursi terus menulis berbagai ri-
salah sampai tahun 1950 dan jumlahnya mencapai lebih dari 
130 risalah. Semua risalah itu dikumpulkan dengan judul 



xii

Terapi Maknawi

Kulliyyât Rasâ’il an-Nûr (Koleksi Risalah Nur), yang berisi 
empat seri utama, yaitu al-Kalimât, al-Maktûbât, al-Lama‘ât, 
dan asy-Syu‘â‘ât. Ustadz Nursi sendiri yang langsung menga-
wasi hingga semuanya selesai tercetak. 

Ustadz Nursi wafat pada tanggal 25 Ramadhan 1379 
H, bertepatan pada tanggal 23 Maret 1960 M, di kota Urfa. 
Karya-karya beliau dibaca dan dikaji secara luas di Turki dan 
di berbagai belahan dunia lainnya. 

Buku yang ada di tangan Anda ini adalah bagian dari 
Koleksi Risalah Nur yang secara khusus membahas tentang 
pengobatan dalam bentuk nasihat (Terapi Maknawi). Tera-
pi tersebut menggunakan setidaknya 25 obat mujarab yang 
diambil dari apotek al-Qur’an. 

Said Nursi hadirkan formula menjadikan tekanan sakit 
dan perihnya derita sebagai sarana menggapai pemahaman 
komprehensif akan kemahapemurahan, kemahakasihan, dan 
kemahapenyayangan Allah  dalam berbagai bentuknya.

Semoga dengan buku ini, pembaca—khususnya yang 
sedang sakit—mendapat pencerahan sehingga bisa bersabar 
dan tegar dalam menghadapi penderitaan yang dialami. Âmîn 
yâ rabbal ‘âlamîn...!

Selamat membaca!

Risalah Nur Press



xiii


DAFTAR ISI

Kata Pengantar ........................................................................  vii
Daft ar Isi ..................................................................................  xiii

DUA PULUH LIMA OBAT .................................................  1
Peringatan dan Permohonan Maaf  .....................................  1
Obat Pertama: Penyakit Mendatangkan Keuntungan
yang Besar  ...............................................................................  3
Obat Kedua: Penyakit Mentransformasikan Detik-Detik 
Umur Menjadi Berjam-Jam Ibadah .....................................  3
Obat Ketiga: Penyakit adalah Pemberi Nasihat .................  4
Obat Keempat: Penyakit Membuatmu Mengenal Nama-
Nama Allah .............................................................................  5
Obat Kelima: Penyakit adalah Anugerah Ilahi ..................  7
Obat Keenam: Setiap Keadaan Pasti Berubah ...................  9
Obat Keenam: Penyakit Mengingatkanmu Ketidak-
Kekalan di Dunia ....................................................................  10
Obat Ketujuh: Penyakit Membuat Kita Dapat
Merasakan Lezatnya Nikmat Allah ......................................  11
Obat Kedelapan: Penyakit Dapat Menghapus Dosa .........  13
Obat Kesembilan: Kematian Sebetulnya Bukanlah
Sesuatu yang Menakutkan .....................................................  15



xiv

Terapi Maknawi

Obat Kesepuluh: Memikirkan Pahala Menghilangkan
Kegelisahan .............................................................................  16
Obat Kesebelas: Penyakit Memberikan Kenikmatan
Maknawi ..................................................................................  17
Obat Kedua Belas: Penyakit Memancarkan Mata Air
Doa  ...........................................................................................  18
Obat Ketiga Belas: Dengan Penyakit, Seorang Hamba
Mampu Meraih Sesuatu, Apa yang Tidak Bisa Diraihnya
dengan Usaha ..........................................................................  20
Obat Keempat Belas: Mata Maknawi .................................  22
Obat Kelima Belas: Orang-Orang yang Mendapat
Cobaan Paling Berat...............................................................  24
Obat Keenam Belas: Penyakit Mematikan Rasa Tidak
Butuh Kepada Orang Lain ....................................................  25
Obat Ketujuh Belas: Merawat dan Menjenguk Orang
Sakit adalah Sunnah Nabi .....................................................  27
Obat Kedelapan Belas: Lihatlah Orang yang Mendapat
Musibah yang Lebih Parah darimu ......................................  29
Obat Kesembilan Belas: Penyakit Menjernihkan
Kehidupan dan Menampakkan Asmul Husna ...................  32
Obat Kedua Puluh: Obat Penyakit Hakiki dan Khayali...  34
Obat Kedua Puluh Satu: Kelezatan Maknawi yang
Menyelimuti Orang Sakit ......................................................  36
Obat Kedua Puluh Dua: Mengapa Kelumpuhan
Dianggap sebagai Penyakit Penuh Berkah ..........................  37
Obat Kedua Puluh Tiga: Tatapan Rahmat Ilahi kepada
Orang Sakit ..............................................................................  38
Obat Kedua Puluh Empat: Penyakit Anak-Anak dan
Merawat Orang Tua Renta ....................................................  39
Obat Kedua Puluh Lima: Pengobatan Suci .......................  41



Daftar Isi

xv

MENGHAYATI KETELADANAN NABI AYYUB 
(Berisi Lima Nuktah) .............................................................  45
• Nuktah Pertama:
 Dalam setiap dosa terdapat jalan menuju kekafi ran ..  47
• Nuktah Kedua:
 Manusia tidak memiliki hak untuk mengeluhkan
 musibah yang menimpanya ..........................................  50
• Nuktah Ketiga:
 Hilangnya penderitaan adalah kenikmatan ................  52
• Nuktah Keempat:
 Jangan mencerai-beraikan kesabaranmu ....................  53
• Nuktah Kelima (berisi tiga persoalan):
 Persoalan Pertama:
 Musibah yang tidak menyerang agama, bukanlah
 musibah ...........................................................................  56
 Persoalan Kedua:
 Musibah akan semakin besar, jika dibesar-
 besarkan ...........................................................................  59
 Persoalan Ketiga: Musibah adalah anugerah
 ilahi di zaman sekarang .................................................  60
• Penutup ...........................................................................  61

PENYAKIT WAS-WAS DAN OBATNYA .........................  63
• Aspek Pertama ...............................................................  64
• Aspek Kedua ...................................................................  65
• Aspek Ketiga ..................................................................  67
• Aspek Keempat ..............................................................  68
• Aspek Kelima .................................................................  71



xvi

Terapi Maknawi

BELASUNGKAWA ATAS KEMATIAN SEORANG
ANAK KECIL .........................................................................  75
• Poin Pertama ..................................................................  76
• Poin Kedua .....................................................................  77
• Poin Ketiga .....................................................................  79
• Poin Keempat .................................................................  80
• Poin Kelima ....................................................................  81

SURAT UNTUK SEORANG DOKTER ............................  83

PROFIL PENULIS ................................................................  87



1


DUA PULUH LIMA OBAT2

Kedua puluh lima obat ini merupakan balsam 
penyembuh, pelipur lara, dan resep maknawi bagi 
mereka yang sedang sakit. Ia ditulis sesuai ungkap-
an: “Derita telah pergi, segala puji bagi Allah atas 
keselamatan.”

Peringatan dan Permohonan Maaf

Resep Maknawi ini ditulis dengan kecepatan melebihi 
semua yang telah kami tulis.3 Berbeda dengan tulisan 
lainnya, sempitnya waktu membuat koreksi dan ve-

rifi kasinya dilakukan dengan sangat cepat, sehingga tampak 
tidak teratur layaknya draf sebuah tulisan. Tapi kami tidak 

2 Cahaya Kedua Puluh Lima dalam buku al-Lama’ât.
3 Ya, kami—Rusydi, Ra’fat, Husrev, dan Said—menyaksikan bahwa 

penulisan risalah ini berlangsung selama empat jam tiga puluh menit—
Penulis.

(Rusydi, Ra’fat, Husrev termasuk di antara pendahulu yang belajar 
Risalah Nur dan menyalinnya dengan tangan mereka, semoga Allah selalu 
merahmati mereka—Pent.).



2

Terapi Maknawi

melihat perlunya ve rifi kasi ulang karena ilham rabbani yang 
terlintas dalam hati ini bersifat fi tri sehingga sebaiknya ti-
dak dirusak dengan keindahan bahasa, aturan seni tulis, dan 
verifi kasi. Kami berharap semoga para pembaca, khususnya 
mereka yang sakit, tidak tersingung dengan frasa yang tidak 
biasa dan kalimat yang sulit dipahami, juga semoga mereka 
mendoakanku.

Said Nursi

“Yaitu orang-orang yang jika ditimpa musibah, berkata:
Sesungguhnya kami milik Allah  dan hanya

kepada-Nyalah kami kembali”.
(QS. al-Baqarah [2]: 156).

“Dan Dialah yang memberiku makan dan minuman,
dan jika Aku sakit maka hanya Dialah yang

memberikan Aku kesembuhan.”
(QS. asy-Syu’arâ [26]: 79-80).

Dalam “cahaya” ini terdapat penjelasan singkat menge-
nai dua puluh lima obat yang dapat menjadi pelipur lara dan 
balsam penyembuh bagi mereka yang mendapatkan bala dan 
musibah serta mereka yang menderita penyakit, yang mana 
mereka merupakan sepersepuluh dari umat manusia.



Dua Puluh Lima Obat

3

OBAT PERTAMA
Wahai penderita sakit yang tak berdaya! Jangan geli-

sah, bersabarlah! Karena sesungguhnya derita sakitmu itu 
bukanlah sebuah penyakit, tetapi justru sebuah obat. Sebab, 
umur manusia adalah modal yang terus berkurang. Jika ti-
dak diinvestasikan, maka akan habis begitu saja. Apalagi 
jika usia tersebut dilalui dengan santai dan penuh kealpaan, 
maka akan berlalu dengan cepat. Dengan demikian, penya-
kit dapat menghasilkan keuntungan yang besar bagi modal 
hidup tersebut dan tidak mengizinkan usia berlalu begitu saja 
dengan cepat. Ia tampak memperlambat langkah-langkah 
umur, menghentikan, serta memperpanjangnya hingga ber-
buah kemudian menghilang. Ungkapan “umur terasa panjang 
dengan penyakit” telah menjadi sebuah peribahasa sehingga 
dikatakan: “Betapa panjang masa derita dan betapa pendek 
waktu gembira!”

OBAT KEDUA
Wahai penderita sakit yang kehabisan kesabaran! Ber-

sabarlah, bahkan bersyukurlah! Karena derita sakitmu ini bisa 
menjadikan detik-detik umurmu setara dengan berjam-jam 
ibadah. Sebab, ibadah terbagi menjadi dua:

Pertama, ibadah aktif (îjâbiah) yang terwujud dalam 
pelaksanaan shalat, doa, dan yang semisalnya.

Kedua, ibadah pasif (salbiah) di mana penderita sakit 
bersimpuh menyerahkan diri kepada Sang Pencipta yang 
Maha Penyayang sembari mohon perlindungan dan bersu-
jud pada-Nya. Hal itu didasari dengan perasaan ketidakber-



4

Terapi Maknawi

dayaannya dihadapan penyakit dan musibah tersebut, sehi-
ngga ia mendapatkan ibadah maknawi yang tulus dan bersih 
dari segala bentuk riya.

Ya, terdapat sejumlah riwayat sahih yang menyatakan 
bahwa umur yang dilalui dengan derita sakit dianggap sebagai 
ibadah bagi orang mukmin,4  dengan syarat tidak mengeluh 
dan putus asa. Bahkan telah dikonfi rmasikan oleh berbagai 
riwayat yang sahih dan kasyaf (penyingkapan batiniah) yang 
benar bahwa satu menit derita mereka yang bersyukur dan 
bersabar setara dengan satu jam ibadah. Dan satu menit derita 
bagi Ahlullah al-Kâmilûn (mereka yang telah mencapai ke-
sempurnaan rohani—Peny.) setara dengan ibadah satu hari 
penuh. Oleh karena itu, wahai saudaraku, janganlah menge-
luhkan penyakit yang menjadikan derita satu menit setara 
dengan seribu menit sekaligus memberikan umur yang pan-
jang kepadamu. Namun bersyukurlah atasnya!

OBAT KETIGA
Wahai penderita sakit yang tak sanggup bertahan! Ses-

ungguhnya manusia datang ke dunia ini tidak untuk berse-
nang-senang. Hal tersebut dibuktikan dengan perginya semua 
yang telah datang, pemuda menjadi tua, dan keberadaan 
semua orang dalam pusaran perpisahan. Sementara engkau 
menyaksikan manusia sebagai ciptaan paling sempurna, pa-
ling mulia, dan paling lengkap, bahkan manusia sebagai tuan 
atau pemimpin seluruh mahluk hidup, akhirnya menjalani 
hidup dengan susah dan penuh derita sembari menjatuhkan 

4 Lihat: al-Bukhari, al-Jihâd, 134; Ahmad ibn Hambal, al-Musnad, 
4/410; dan al-Baihaqi, Syu`ab al-îmân, 7/182.



Dua Puluh Lima Obat

5

diri ke dalam tingkatan yang lebih hina dari binatang, karena 
memikirkan kesenangan yang telah berlalu dan musibah yang 
akan datang. 

Oleh karena itu, manusia datang ke dunia ini tidak un-
tuk menjalani hidup indah dan nyaman, yang dihiasi dengan 
ketenangan dan kejernihan. Akan tetapi, manusia datang 
untuk mendapatkan kebahagiaan hidup abadi lewat jalan 
perdangangan dengan modal besar, yaitu umur. Jika tidak 
ada penyakit, maka kesehatannya dapat membuat manusia 
tersebut jatuh ke dalam jurang kelalaian. Dunia akan tam-
pak manis dan indah dalam pandangannya. Pada saat itu, ia 
terserang penyakit lupa akhirat sehingga tidak ingat kema-
tian dan kubur, serta menyia-nyiakan modal umurnya yang 
sangat berharga. Dalam kondisi demikian, penyakit segera 
menyadarkannya. Seakan-akan penyakit tersebut berkata ke-
padanya, “Engkau tidak abadi dan dibiarkan begitu saja. Eng-
kau memiliki kewajiban. Tinggalkan sifat sombong dan ingat 
Tuhan yang menciptakanmu. Ingat bahwa engkau akan ma-
suk ke liang kubur, maka siapkan dirimu”. 

Dengan demikian, derita sakit berperan sebagai mursyid 
(pembimbing) yang rajin memberikan nasihat dan peringa-
tan. Karena itu, derita tersebut tidak perlu dikeluhkan, tetapi 
justru—dari sisi ini—ia wajib disyukuri. Jika rasa sakit sema-
kin menjadi-jadi, mohonlah kesabaran dari Allah .

OBAT KEEMPAT
Wahai penderita sakit yang selalu mengeluh! Ketahui-

lah bahwa engkau tidak berhak mengeluh, tetapi justru eng-



6

Terapi Maknawi

kau wajib bersyukur dan bersabar. Karena, jiwa dan ragamu 
bukanlah milikmu. Bukan engkau yang menciptakannya. 
Engkau juga tidak membelinya dari pabrik atau perusahaan 
manapun. Dengan demikian, ia milik pihak lain. Sang Pemi-
liknya dapat berbuat sesuai kehendaknya dalam kerajaan-
nya, sebagaimana yang tertera dalam “Kalimat Kedua Puluh 
Enam” yang khusus membahas tentang qadar (takdir), yaitu:

Seorang perancang kaya dan cakap mempekerjakan seo-
rang fakir sebagai model selama satu jam. Untuk memperli-
hatkan rancangannya yang indah dan kekayaannya yang luar 
biasa, dia pakaikan orang fakir tadi pakaian brokat yang di-
jahitnya sendiri, serta satu set baju yang ia tenun dengan sa-
ngat indah. Ia mempekerjakan orang tersebut dalam berbagai 
tugas serta menampilkan berbagai kondisi dan bentuk guna 
memperlihatkan rancangan yang luar biasa dan kehebatannya 
yang menakjubkan. Karena itu, ia memotong, mengganti, me-
manjangkan, memendekkan, dan seterusnya. 

Apakah menurutmu si fakir yang dipekerjakan ini ber-
hak berkata kepada sang perancang yang cakap tersebut, 
“eng kau telah membuatku lelah dan payah dengan perminta-
an anda untuk membungkuk di satu waktu dan tegak di lain 
ke sempatan. Engkau telah merusak keindahan yang terukir 
pada baju ini, yang sebenarnya mempercantik dan memper-
indah diriku, dengan menggunting dan memendekkannya?”

Demikian halnya dengan Sang Pencipta yang Maha 
Mulia, Allah —tanpa ada maksud menyerupakan Dia den-
gan apa dan siapapun—yang telah memberikan pakaian jasad 
kepadamu, wahai penderita sakit, dan menganugerahkan 
panca indra nuraniah seperti mata, telinga, dan akal. Maka 



Dua Puluh Lima Obat

7

demi memperlihatkan goresan nama-nama-Nya yang sangat 
indah, Dia pergilirkan berbagai kondisi dan situasi atas di-
rimu. Sehingga, seperti halnya engkau mengenal nama-Nya 
“ar-Razzâq” (Sang Pemberi rezeki) dengan menelan pahitnya 
rasa lapar, maka engkau juga akan mengenal nama Allah  
“Asy-Syâfî” (Sang Maha Penyembuh) melalui derita sakitmu 
itu.

Kemunculan sebagian Asmaul Husna melalui sakit dan 
berbagai musibah, menunjukkan adanya percikan hikmah 
dan pancaran rahmat serta cahaya keindahan. Andai saja tirai 
kegaiban terbuka, niscaya engkau akan menemukan berbagai 
makna yang dalam dan indah serta menyenangkan di balik 
derita sakitmu.

OBAT KELIMA
Wahai orang yang diuji dengan derita sakit! Lewat pe-

ngalaman yang telah kudapatkan di zaman ini, aku yakin bah-
wa derita sakit—yang dialami oleh sebagian orang—adalah 
bentuk kemurahan ilahi dan hadiah rahmâni bagi sebagian 
orang.5 Selama delapan atau sembilan tahun, beberapa pemu-
da menemuiku karena derita sakit yang mereka alami, dengan 
harapan mereka kudoakan kesembuhan, padahal itu bukan 
keahlianku.

Kemudian kuperhatikan bahwa mereka yang menderita 
sakit, justru banyak bertafakkur dan mengingat akhirat, ser-
ta kelalaian masa muda tidak membuatnya lupa diri. Bahkan, 

5 Dari Abu Hurairah d, sesungguhnya Nabi  bersabda: “Siapa yang 
Allah kehendaki kebaikan atas dirinya, maka Allah menimpakan musibah 
kepadanya”. (HR. Bukhari).



8

Terapi Maknawi

sampai pada tahap tertentu, derita sakit tersebut menjaga diri 
mereka dari syahwat hewani.

Kuingatkan mereka bahwa sesungguhnya aku melihat 
derita sakit tersebut—termasuk kemampuan mereka mena-
hannya—merupakan kebaikan ilahi dan anugerah dari-Nya. 
Karenanya aku berkata, “Saudaraku, aku tidak bermusuhan 
dengan derita sakitmu ini. Karena itu, aku tidak merasa kasi-
han kepadamu yang membuatku merasa perlu mendoakan 
kesembuhanmu. Berusahalah menghias dirimu dengan si-
fat sabar dan tegar dalam menghadapi derita sakit, sampai 
eng kau mendapatkan kesembuhan! Jika sakit tersebut telah 
menyelesaikan tugasnya, maka Allah  Sang Pencipta yang 
Maha Penyayang akan menyembuhkanmu”.

Aku juga berkata padanya, “Sebagian orang sepertimu 
selalu mengguncang bahkan menghancurkan kehidupan aba-
dinya demi menikmati kesenangan lahiriah sesaat dari ke-
hidupan dunia. Dan itu disebabkan tenggelamnya mereka da-
lam kealpaan yang berasal dari ujian kesehatan. Mereka juga 
meninggalkan shalat fardhu, lupa akan mati, dan tidak meng-
ingat Allah . Sementara lewat derita sakit itu, engkau me-
lihat kuburan yang akan menjadi rumahmu yang pasti eng-
kau tempati. Engkau juga akan melihat tingkatan-tingkatan 
ukhrawi yang lain dibaliknya sehingga engkau akan bergerak 
dan melangkah sesuai dengan hal tersebut.

Dengan demikian, derita sakitmu merupakan kesehatan 
bagimu, sementara kesehatan yang dirasakan oleh sebagian 
orang seusiamu merupakan penyakit bagi mereka”.

8



Dua Puluh Lima Obat

9

OBAT KEENAM
Wahai penderita sakit yang selalu mengeluh akibat rasa 

sakit! Aku meminta engkau untuk mengingat kembali umur-
mu yang telah berlalu. Mengenang masa-masa indah dan 
menyenangkan dalam umurmu yang telah kau lewati, serta 
hari-hari yang penuh derita dan menyakitkan di dalamnya.

Maka tidak diragukan lagi bahwa engkau akan berkata 
“oh” atau “ah”. Artinya, boleh jadi engkau menarik napas sem-
bari berkata: “Alhamdulillah, puji syukur bagi-Nya”, atau eng-
kau berdesah seraya berkata, “Alangkah sedihnya!”

Lihatlah bagaimana rasa sakit dan derita yang dulu per-
nah engkau alami tatkala terlintas dalam pikiranmu, melahir-
kan kelezatan maknawi sehingga hatimu bergelora dengan, 
“Alhamdulillah, puji syukur bagi-Nya”. Sebab, sirnanya rasa 
sakit itu dapat melahirkan kelezatan dan perasaan gembira. 
Juga, karena hilangnya rasa sakit dan derita tersebut mening-
galkan kelezatan maknawi dalam jiwa, yang jika terlintas da-
lam benak, akan terasa manis dan menyenangkan sekaligus 
melahirkan rasa syukur.

Sedangkan kondisi nyaman dan tenang yang telah eng-
kau lalui membuatmu berkata, “Alangkah sedihnya”. Sebab, 
hilangnya kenikmatan akan meninggalkan penderitaan yang 
mengakar dalam jiwa. Rasa sakit tersebut muncul ketika eng-
kau berpikir tentang lenyapnya kenikmatan-kenikmatan 
tersebut. Akhirnya, membanjirlah air mata kesedihan dan ke-
piluan.

Oleh karena itu, selama kenikmatan satu hari yang ti-
dak disyariatkan—terkadang—membuat manusia merasakan 



10

Terapi Maknawi

penderitaan batin sepanjang tahun, sedangkan derita sakit 
satu hari saja akan memberikan kenikmatan batin selama 
berhari-hari, di samping kenikmatan yang dirasakan saat ter-
bebas dari kondisi tersebut, maka ingatlah dengan baik efek 
positif atau manfaat dari derita sakit temporer yang engkau 
rasakan, dan pikirkan pahala yang diharapkan dari derita 
sakit tersebut. Karena itu, hendaklah selalu bersyukur dan 
jangan pernah mengeluh, lalu katakan, “Keadaan akan terus 
berganti”.

OBAT KEENAM6 
Wahai saudaraku yang sedang gelisah karena sakit akibat 

mengingat berbagai kenikmatan dunia! Seandainya dunia ini 
kekal abadi, lalu kematian menyingkir dari jalan kehidupan, 
kemudian setelah ini tidak ada lagi perpisahan, serta masa de-
pan yang penuh dengan berbagai penderitaan terbebas dari 
‘musim dingin’ maknawi, maka pastilah aku ikut berduka 
dan menangis melihat kondisimu. Namun karena dunia akan 
mengusir kita dengan berkata, “Ayo keluar!” sementara ia tuli, 
tak mendengar teriakan dan permintaan tolong kita. Maka se-
belum ia mengusir kita, sejak sekarang kita harus membuang  
rasa cinta terhadapnya serta perasaan kekal di dalamnya lewat 
teguran sakit. Sebelum dunia itu melepaskan kita, kita yang 
lebih dulu meninggalkannya secara batiniah (dalam hati).

6 Karena cahaya ini muncul dengan sendirinya tanpa dibuat-buat 
dan tanpa disengaja, pada bagian yang keenam ini ditulis dua obat. Untuk 
menjaga kefi triannya, kami biarkan ia sebagaimana adanya. Kami juga tidak 
berani mengganti sedikitpun darinya karena khawatir ada rahasia tertentu 
di dalamnya—Penulis.



Dua Puluh Lima Obat

11

Ya, penyakit beserta efeknya yang menyadarkan kita ten-
tang makna yang tersembunyi dan mendalam tadi, membisiki 
relung-relung qalbu kita seraya berkata, “Struktur tubuhmu 
bukan dari benda padat dan besi. Tetapi ia berasal dari un-
sur-unsur yang beraneka ragam yang tersusun di dalam di-
rimu secara sangat sesuai untuk kemudian segera terpisah 
dan tercerai-berai. Karena itu, janganlah engkau sombong. 
Sadarilah kelemahanmu dan kenalilah Penciptamu. Selan-
jutnya, ketahuilah apa tugasmu dan apa tujuannya engkau 
datang ke dunia?”

Kemudian, selama keindahan dan kenikmatan dunia 
tidak akan abadi, khususnya jika tidak syar’i, bahkan meng-
hembuskan derita ke dalam jiwa dan mengakibatkan dosa, 
maka janganlah engkau menangis karena tidak merasakan 
kenikmatan itu akibat derita sakit. Akan tetapi, renungkan 
makna ibadah maknawi yang dikandung penderitaanmu itu 
serta pahala ukhrawi yang disembunyikan oleh derita sakit 
tersebut. Berusahalah semampu mungkin untuk mendapat-
kan rasa yang suci bersih itu.

OBAT KETUJUH
Wahai penderita sakit yang kehilangan nikmat keseha-

tan! Sesungguhnya derita sakitmu itu tidak akan menghilang-
kan kelezatan nikmat ilahi yang dirasakan saat sehat. Namun 
sebaliknya, derita sakit itu akan membuatmu merasakan, 
memperindah, dan menambahkan nikmat tersebut. Hal itu 
karena tanpa ada perubahan pada sesuatu, maka rasa dan 
pengaruhnya akan memudar, sehingga para ulama berkata:



12

Terapi Maknawi

Segala sesuatu akan dikenal lewat kebalikannya.

Sebagai contoh: Sekiranya tidak ada gelap, maka cahaya 
tidak akan dikenal dan tetap menjadi sesuatu yang tidak berar-
ti. Sekiranya tidak ada dingin, maka panas tidak akan dikenal 
dan akan tetap menjadi hal yang tidak bernilai. Sekiranya rasa 
lapar tidak ada, maka makan tidak akan memberikan kelezatan 
dan rasa nikmat. Sekiranya bukan karena rasa haus, maka kita 
tak akan merasakan nikmatnya minum air. Sekiranya penyakit 
tidak ada, maka kondisi sehat tidak memberikan kelezatan.

Nah, ketika Sang Maha Pencipta yang Mahabijak ingin 
membuat manusia merasakan segala bentuk anugerah dan 
nikmat-Nya, agar selalu bersyukur, maka Allah  merancang 
dan menyediakan begitu banyak alat dalam diri manusia agar 
dapat merasakan ribuan bentuk nikmat-nikmat-Nya. Oleh 
karena itu, Dia harus menurunkan derita sakit kepada para 
hamba-Nya, sebagaimana Dia memberikan kesehatan kepada 
mereka.

Aku mau bertanya, “Sekiranya bukan karena rasa sakit 
yang menimpa kepala, tangan, atau perutmu, apakah engkau 
mampu merasakan kelezatan yang tersirat di balik rasa nya-
man (sehat) yang membentangkan bayangannya di atas kepa-
la, tangan atau perutmu? Dan apakah engkau mampu men-
syukuri nikmat ilahi yang diwujudkan oleh nikmat-nikmat 
tersebut? Justru yang biasanya terjadi pada diri anda adalah 
lalai bersyukur, atau menjalani hidup sehat tersebut dengan 
penuh dosa tanpa anda sadari”.



Dua Puluh Lima Obat

13

OBAT KEDELAPAN
Wahai penderita sakit yang selalu mengingat akhirat nya! 

Sesungguhnya derita sakitmu itu mempunyai efek seperti 
sabun; membersihkan kotoran jiwamu, serta menghapus dosa 
dan kesalahanmu. Telah dikonfi rmasikan bahwa derita sakit 
merupakan penebus dosa dan maksiat, sebagaimana yang ter-
dapat dalam sebuah hadis sahih:

 “Tidaklah seorang muslim ditimpa musibah, melainkan 
Allah  menggugurkan kesalahan-kesalahannya (menghapus 
dosa-dosanya) seperti halnya dedaunan pohon yang bergugur-
an”.7

Dosa merupakan penyakit kekal di kehidupan akhirat. 
Namun dalam kehidupan dunia ini, ia merupakan penyakit 
maknawi yang terdapat di dalam qalbu dan jiwa manusia. Jika 
engkau bersabar dan tidak mengeluh, berarti dengan penyakit 
yang bersifat sementara itu engkau berhasil menyelamatkan 
dirimu dari berbagai penyakit yang kekal tadi. Namun jika 
engkau tidak peduli dengan dosa-dosamu, melupakan akhi-
ratmu, serta melalaikan Tuhanmu, kutegaskan bahwa engkau 
mengidap penyakit yang sangat berbahaya. Ia jutaan kali lebih 
parah, lebih kronis, dan lebih dahsyat daripada penyakit se-
mentara tersebut. Karena itu, larilah darinya dan berteriaklah! 

7 Lihat: al-Bukhari, al-Mardhâ, 1; Muslim, al-Birru, 14; ad-Dârimi, 
ar-Riqâq, 57; dan Ahmad ibn Hambal, al-Musnad, 1/371, 2/303.



14

Terapi Maknawi

Sebab, qalbu, roh dan jiwamu terkait dengan seluruh 
entitas dunia. Ikatan-ikatan itu senantiasa terputus dengan 
pedang perpisahan dan kemusnahan di mana ini membuka-
kan luka-luka yang dalam pada dirimu. Terutama jika engkau 
membayangkan kematian sebagai kemusnahan abadi lantaran 
tidak mengetahui adanya alam akhirat. Seolah-olah eng-
kau memiliki wujud yang sakit, yang lukanya sebesar dunia 
di mana ia menegaskan bahwa pertama-tama engkau harus 
mencari obat yang sempurna dan hakiki untuk wujud dirimu 
yang besar itu yang sedang terkoyak oleh berbagai penyakit 
dan luka. Menurutku, engkau hanya akan mendapatkannya 
dalam obat iman.

Ketahuilah, jalan tersingkat untuk bisa sampai pada 
obat itu adalah lewat jendela ‘kelemahan dan kepapaan’ yang 
melekat pada setiap insan. Kedua jendela itulah yang akan 
merobek tirai kelalaian sekaligus mengantarkan manusia un-
tuk mengenali kekuasaan Allah Yang Maha Mulia dan rah-
mat-Nya yang luas.

Ya, orang yang tidak mengenal Allah, akan memikul se-
gala kerisauan dan cobaan yang ada seluas dunia dan isinya. 
Namun orang yang mengenal Allah, dunianya akan terisi oleh 
cahaya dan kegembiraan. Hal itu bisa dirasakan berkat kekua-
tan iman, sesuai dengan tingkatannya. Ya, penderitaan yang 
ditimbulkan oleh berbagai penyakit fi sik akan larut dan lebur 
di bawah terpaan hujan kesenangan dan kesembuhan yang 
berasal dari iman.



Dua Puluh Lima Obat

15

OBAT KESEMBILAN
Wahai penderita sakit yang percaya kepada Penciptanya! 

Engkau merasa sakit, ketakutan, dan gelisah dengan berba-
gai penyakit, karena kadangkala penyakit tadi menjadi sebab 
kematian. Juga, karena kematian itu—dalam pandangan ke-
lalaian—adalah sesuatu yang menakutkan dan mengerikan. 
Oleh sebab itu, berbagai penyakit yang bisa menjadi sebab ke-
matian akan menyebabkan timbulnya kegelisahan dan keri-
sauan. Dari sini ada beberapa hal yang perlu diketahui: 

Pertama, yakinlah bahwa ajal adalah perkara yang su-
dah ditentukan dan tak bisa berubah. Sering terjadi mereka 
yang meratapi orang yang sedang sakit parah tiba-tiba mati, 
sementara orang yang sakit parah tadi justru sehat kembali. 

Kedua, kematian sebetulnya tidak menakutkan seperti 
yang tampak pada bentuk lahiriahnya. Lewat berbagai panca-
ran cahaya al-Qur’an, kami telah menegaskan dalam berbagai 
risalah bahwa kematian, bagi seorang mukmin, merupakan 
akhir dari beban tugas kehidupan. Ia adalah bentuk pembe-
basan dari pengabdian yang berupa pengajaran dan latihan di 
medan ujian dunia. Ia adalah pintu untuk bisa berjumpa de-
ngan sembilan puluh sembilan persen kekasih yang pergi ke 
alam akhirat. Ia juga merupakan sarana untuk bisa memasuki 
tanah air hakiki dan tempat yang kekal guna menggapai ke-
bahagiaan abadi. Ia merupakan ajakan untuk berpindah dari 
penjara dunia ke taman-taman surga. Ia adalah kesempatan 
untuk menerima upah atas pengabdian yang telah ditunaikan; 
upah yang berlimpah-limpah dari khazanah kemurahan Sang 
Pencipta Yang Maha Pengasih.



16

Terapi Maknawi

Jika esensi kematian pada hakikatnya demikian, maka 
ia tidak boleh dianggap sebagai perkara yang menakutkan. 
Tetapi sebaliknya, ia harus dilihat sebagai kabar gembira akan 
adanya rahmat dan kebahagiaan. Sehingga sebagian wali     
Allah bukan takut mati karena khawatir merana, tetapi me-
reka takut mati karena ingin menambah kebajikan lewat tugas 
kehidupan di dunia.

Ya, bagi orang yang beriman, kematian merupakan pintu 
rahmat. Sementara bagi kaum yang sesat, kematian merupa-
kan sumur kegelapan abadi yang sangat pekat.

OBAT KESEPULUH
Wahai penderita sakit yang sedang gelisah! Engkau geli-

sah karena tekanan penyakit. Sadarilah bahwa kegelisahanmu 
itu justru menambah beban penyakit. Jika engkau hendak me-
ringankan penyakitmu, berusahalah sekuat tenaga untuk te-
nang. Dengan kata lain, renungi dan pikirkan berbagai man-
faat dan pahala sakit serta dorongan untuk sembuh. Ca butlah 
akar-akar kegelisahan dari dirimu agar penyakit itu juga ter-
cabut dari akar-akarnya.

Ya, kegelisahan (rasa was-was) yang terdapat di dalam 
jiwa akan melipat-gandakan penyakitmu serta membuat pe-
nyakitmu menjadi dua. Sebab, di bawah tekanan penyakit 
fi sik, rasa gelisah akan menebarkan penyakit maknawi ke 
dalam qalbu sehingga penyakit fi sik itupun terus ada dengan 
bersandar padanya. Jika engkau membuang kegelisahan dan 
bisikan jiwamu dengan menerima putusan Allah, ridha ter-
hadap ketentuan-Nya, serta mengingat hikmah sakit, maka 
bagian penting dari penyakit fi sikmu tersebut akan segera hi-



Dua Puluh Lima Obat

17

lang dari akarnya hingga menjadi ringan. Namun jika penya-
kit fi sik tadi disertai oleh rasa gelisah (ilusi) dan bisikan jiwa, 
maka ia akan bertambah hebat. Sementara jika rasa gelisah itu 
hilang, penyakit fi sik tadi akan jauh berkurang.

Selain menambah penyakit, rasa gelisah akan membuat 
si sakit seolah-olah menggugat hikmah Ilahi, mengkritik 
rahmat Allah, serta mengeluhkan Penciptanya Yang Maha 
Pengasih. Karena itu, orang yang sakit dididik dengan tam-
paran penuh kasih yang justru menambah penyakitnya. Se-
bagaimana rasa syukur menambah nikmat ilahi, demikian 
pula keluhan membuat derita sakit dan musibah itu semakin 
menjadi-jadi. Demikianlah, rasa gelisah sebetulnya merupa-
kan penyakit, sedangkan obatnya adalah mengetahui hikmah 
sakit. Hapuslah rasa gelisahmu dengan salep tersebut dan se-
lamatkan dirimu, lalu katakanlah, “Segala puji bagi Allah atas 
segalanya”, sebagai ganti rintihan, “Aduh…sakit!”

OBAT KESEBELAS
Wahai penderita sakit yang kehabisan kesabaran! Walau-

pun derita sakit itu telah memberikan rasa sakit, namun pada 
waktu yang sama ia juga memberikan kenikmatan jiwa yang 
muncul karena hilangnya penyakit yang telah berlalu disertai 
kenikmatan maknawi yang berasal dari pahala yang didapat 
atas upah penyakit tersebut. Masa yang datang sesudah hari 
ini, atau bahkan sesudah saat ini tidak memikul penyakit. 
Sudah pasti tak ada rasa sakit tanpa sebab. Maka, selama ti-
dak ada rasa sakit tak ada pula derita dan keluhan. Namun 
karena engkau mempunyai anggapan yang keliru, akhirnya 
kegelisah an menimpamu. Sebab, dengan berlalunya masa 



18

Terapi Maknawi

penyakit fi sik, maka penderitaan masa tersebut juga lenyap, 
sedang yang tertinggal adalah pahala dan nikmat hilangnya 
penderitaan tersebut. Jadi, sungguh bodoh, bahkan gila, ka-
lau setelah ini engkau masih mengingat penyakit yang sudah 
lewat, lalu merasa tersiksa dengannya. Sebagai akibatnya, eng-
kau kehabisan kesabaran di saat seharusnya engkau merasa 
lapang karena ia telah sirna sementara pahalanya telah nyata. 

Adapun hari-hari yang akan datang, ia belumlah tiba. 
Bukankah sungguh bodoh kalau kita menyibukkan diri dari 
sekarang dengan memikirkan sebuah hari yang belum tiba, 
penyakit yang belum turun, dan penderitaan yang belum ter-
jadi? Pikiran semacam itu hanya akan membuat kita kurang 
sabar sekaligus menghadirkan tiga hal yang tiada. Bukankah 
ini gila? Karena masa-masa sakit yang telah berlalu men-
datangkan kegembiraan dan kesenangan, serta karena waktu 
yang akan datang masih tiada, maka penyakit dan penderita-
an tersebut sebetulnya tiada. 

Karena itu, wahai saudaraku! Janganlah engkau mence-
rai-beraikan kekuatan kesabaran yang Allah berikan padamu. 
Tetapi gabungkanlah semuanya untuk menghadapi penderita-
an yang menimpamu pada saat ini. Kemudian ucapkan, “Yâ 
Shabûr” (Wahai yang Maha Penyabar) serta pikullah cobaan 
itu.

OBAT KEDUA BELAS
Wahai penderita sakit yang terhalang dari ibadah beserta 

berbagai wiridnya lantaran sakit! Wahai orang yang kecewa 
atas keterhalangan tersebut! Ketahuilah bahwa ada sebuah 



Dua Puluh Lima Obat

19

hadis8 yang maknanya berbunyi, “Sesungguhnya seorang 
mukmin yang bertakwa akan tetap mendapatkan pahala iba-
dah yang biasa dilakukannya walau dalam keadaan sakit. Pe-
nyakit tidak menjadi penghalang untuk mendapatkan paha-
la”. Penderita sakit yang melaksanakan kewajiban—semampu 
mungkin—dengan bersabar dan bertawakal di tengah-tengah 
penderitaannya, maka derita sakitnya menempati posisi iba-
dah sunnahnya. Demikian pula, penyakit membuat manusia 
menyadari kelemahan dan ketidakberdayaannya. Sehingga 
dengan kelemahan tadi, orang yang sakit itupun bersimpuh 
meminta pertolongan Allah, baik terucap maupun lisânul hâl 
(keadaan). Tidaklah Allah menanamkan kelemahan pada diri 
manusia, kecuali agar ia selalu merasakan kehadiran Allah 
dengan doa sambil berharap dan memohon. Sebab, hikmah 
dari penciptaan manusia dan faktor utama yang membuatnya 
unggul (dibanding makhluk lain) adalah doa yang tulus, ses-
uai dengan bunyi ayat:

 “Katakanlah, Tuhanku tidak mengindahkanmu, sekira-
nya bukan karena doamu.” (QS. Al-Furqân [25]: 77).

Karena penyakit merupakan penyebab dipanjatkannya 
doa yang tulus, maka ia tidak sepantasnya dikeluhkan, tetapi 
harus disyukuri. Sebab, tidaklah pantas mengeringkan aliran 
mata air doa dengan memperoleh kesembuhan.

8 Dari Abu Musa al-Asy`ari d, sesungguhnya Nabi  bersabda: “Jika 
seorang hamba sedang sakit atau bepergian, Allah  tetap menuliskan paha-
la untuknya seperti pahala ibadah yang biasa ia lakukan di waktu sehat atau 
tidak bepergian”. (HR. Bukhari, Ahmad, dan Abu Daud).



20

Terapi Maknawi

OBAT KETIGA BELAS
Wahai orang papa yang mengeluh karena sakit! Sesung-

guhnya bagi sebagian orang, penyakit berubah menjadi har-
ta kekayaan dan anugerah Ilahi yang sangat berharga. Setiap 
yang sakit mempunyai kemampuan untuk memosisikan pen-
yakitnya seperti itu. Sebab, sesuai dengan hikmah Ilahi, ajal 
merupakan perkara yang tak diketahui kapan waktunya agar 
manusia bisa selamat dari keputusasaan dan kelalaian mutlak, 
agar ia tetap berada dalam kondisi takut dan rasa harap, ser-
ta agar dunia dan akhiratnya tidak terjatuh ke dalam jurang 
kerugian. Dengan kata lain, kedatangan ajal bisa terjadi seti-
ap waktu. Jika ajal tersebut mendatangi manusia yang sedang 
lalai, hal itu akan mendatangkan kerugian besar baginya di 
kehidupan akhirat nanti. Penyakit menghilangkan kelalaian 
tersebut yang kemudian menjadikannya mengingat akhirat 
dan kematian sehingga ia bersiap untuk menghadapinya. Bah-
kan ia akan mendapatkan laba yang sangat besar. Selama dua 
puluh hari dalam kondisi sakit itu ia memperoleh keuntungan 
yang sulit untuk diperoleh selama dua puluh tahun sekalipun.

Sebagai contoh, ada dua orang pemuda—semoga ke-
duanya mendapat rahmat Allah—yang satu bernama Sabri 
berasal dari desa Ilâma, sementara yang lain bernama Mustafa 
Vezirzade dari Islamkoy. Meskipun di antara murid-muridku 
kedua orang tersebut tidak pandai menulis dan membaca, na-
mun aku sangat kagum dengan kesetiaan dan ketulusan me-
reka yang luar biasa dalam mendukung dakwah. Saat itu aku 
belum mengetahui hikmah dan rahasia di baliknya. Namun 
setelah mereka meninggal dunia, aku baru mengetahui bahwa 
mereka pernah terserang penyakit yang sangat kronis. Penya-



Dua Puluh Lima Obat

21

kit itulah yang kemudian memberi petunjuk kepada mereka 
sehingga mereka menjadi orang yang sangat bertakwa. Me-
reka berusaha memberikan pengabdian yang istimewa yang 
bermanfaat bagi kehidupan akhiratnya. Hal ini berbeda de-
ngan para pemuda lainnya yang lalai, bahkan dari kewajiban 
agama mereka. Kita berdoa kepada Allah semoga dua tahun 
masa sakit yang mereka derita di dunia berubah menjadi juta-
an tahun kebahagiaan abadi.

Sekarang aku baru paham bahwa doaku agar mereka 
sembuh menjadi doa yang mendatangkan bencana bagi me-
reka dari sisi dunia. Namun aku berharap semoga doaku terse-
but dikabulkan dalam bentuk sehatnya mereka di akhirat sana.

Demikianlah seperti yang kuyakini, kedua orang itu te-
lah mendapatkan sebuah keuntungan yang menyerupai per-
olehan yang didapat manusia dengan amal dan takwa selama 
minimal sepuluh tahun”.9 

Seandainya mereka bangga dengan kesehatan mereka 
seperti para pemuda lainnya, lalu terjun ke dalam kelalaian 
hingga ajal menjemputnya, sementara mereka berada dalam 
kubangan dosa, pastilah kubur mereka sekarang menjadi 
lubang yang berisi kalajengking dan ular. Jadi, tidak seperti 
sekarang yang berisi cahaya dan kelapangan. Maka, karena 
penyakit menyimpan berbagai manfaat besar, ia tidak boleh 

9 Dari Abu Hurairah d, Sesungguhnya Nabi  bersabda: “Sesung-
guhnya agar seseorang mendapat tingkatan atau maqam di sisi Allah, maka 
ketahuilah bahwa ia tidak mendapatkannya hanya dengan amalnya, sehing-
ga Allah senantiasa mengujinya dengan apa yang tidak disukainya hingga ia 
dapat mencapai maqam tersebut dengan izin-Nya”. (HR. Abu Ya’lâ, al-Mus-
nad, 4/1447; lbnu Hibbân, ash-Shahîh, 693; dan Al-Hâkim, al-Mustadrak, 
1/344).



22

Terapi Maknawi

dikeluhkan. Tetapi yang harus dilakukan di saat sakit adalah 
bersandar kepada rahmat Ilahi dengan sikap tawakkal dan sa-
bar. Bahkan dengan pujian dan rasa syukur.

OBAT KEEMPAT BELAS
Wahai penderita sakit yang tertutup kedua matanya! Jika 

engkau mengetahui bahwa ada cahaya dan ‘mata maknawi’ di 
balik tirai yang menutupi mata orang beriman, pasti engkau 
akan berkata, “Ribuan terima kasih kuucapkan kepada Tu-
hanku Yang Maha Pengasih”. 

Sebagai penjelasan atas hal itu, aku akan mengetengah-
kan kejadian berikut:

Bibi dari Sulaiman—seorang lelaki dari Barla yang te-
lah setia menjadi pelayanku tanpa pernah bosan atau berkecil 
hati selama kurang lebih delapan tahun—telah terkena sebuah 
musibah. Bibi itu terkena penyakit buta sehingga matanya tak 
bisa melihat. Karena wanita salehah itu menaruh prasangka 
baik terhadapku, ia meminta tolong kepadaku ketika aku hen-
dak pergi ke masjid dengan berkata, “Tolong doakan aku demi 
kesembuhan mataku ini”. Maka, aku pun menjadikan kesaleh-
an wanita penuh berkah tadi sebagai penolong dan penyokong 
doaku. Aku berdoa, “Ya Allah, wahai Tuhan kami, dengan 
mulianya kesalehan wanita ini, bukakanlah penglihatannya!”.

Pada hari berikutnya, seorang dokter spesialis mata 
dari daerah Burdur10 datang dan mengobati wanita tadi se-
hingga Allah pun memulihkan penglihatannya. Empat puluh 
hari kemudian, matanya kembali buta seperti semula. Hal itu 
membuatku sangat sedih dan banyak berdoa kepada Allah . 

10 Kota yang terletak di Turki Selatan.



Dua Puluh Lima Obat

23

Saat ini aku berharap semoga doaku terkabul untuk kebaikan 
akhiratnya. Jika tidak, doaku itu justru menjadi doa keburuk-
an atasnya tanpa disengaja. Sebab, hidupnya hanya bertahan 
empat puluh hari. Sesudah itu ia meninggal dunia. Semoga 
Allah merahmatinya!

Begitulah, terhalangnya wanita tersebut untuk memper-
oleh nikmat penglihatan dengan mata yang sudah tua dan 
terhalangnya ia menikmati keindahan taman Barla selama 
empat puluh hari, saat ini telah digantikan di kuburnya, yai-
tu ia bisa melihat surga dan menyaksikan sekumpulan taman 
hijau selama empat ribu hari. Sebab, imannya sangat kuat dan 
kesalehannya bersinar terang. 

Ya, ketika seorang mukmin meninggal dunia dan me-
masuki kubur dalam keadaan buta, ia bisa menyaksikan alam 
cahaya sesuai dengan tingkatannya lewat penglihatan yang 
lebih luas daripada penglihatan para penghuni kubur yang 
lain. Sebagaimana dengan mata ini kita lebih bisa melihat 
di dunia, sementara kaum mukmin yang buta tak bisa meli-
hatnya, maka di alam kubur nanti mereka yang buta itu, jika 
beriman, lebih bisa melihat daripada penghuni kubur lainnya. 
Mereka akan bisa menyaksikan kebun-kebun surga beserta 
segala kenikmatannya seolah-olah mereka dibekali semacam 
teropong yang bisa menerobos semua pemandangan di surga 
yang indah. Teropong itu juga menghamparkannya seperti la-
yar bioskop di hadapan mata mereka yang buta saat di dunia. 

Wahai saudaraku, engkau mampu memperoleh mata 
bercahaya yang bisa menyingkap surga yang terdapat di langit 
tertinggi—padahal engkau masih di bumi—berkat sikap sa-
bar dan syukur atas tirai yang menutupi matamu. Ketahuilah 



24

Terapi Maknawi

bahwa “dokter spesialis mata” yang mampu menyingkap hi-
jab tadi dari matamu agar engkau bisa melihat dengan “mata 
bercahaya” itu adalah al-Qur’an.

OBAT KELIMA BELAS
Wahai penderita sakit yang merintih kepedihan! Ja-

ngan engkau merintih karena melihat bentuk rupa penya-
kitmu yang buruk. Tetapi lihatlah makna dan tujuannya, lalu 
bergembiralah dengan mengucap alhamdulillah.

Seandainya penyakit itu tidak memiliki makna dan tu-
juan yang baik, tentu Allah tidak akan menguji kekasih-Nya 
yang paling dicintai dengan berbagai penyakit.

Nabi  bersabda:

“Manusia yang paling hebat ujiannya adalah para nabi, 
kemudian para wali, lalu seterusnya dan seterusnya.”11

Sebagai penghulu orang-orang yang mendapat ujian 
adalah Nabi yang sangat penyabar, Ayyub , lalu disusul 
para nabi yang lainnya, kemudian para wali, dan selanjut-
nya orang-orang yang saleh. Mereka semua menerima ber-
bagai penyakit yang mereka derita sebagai ibadah semata dan 
anugerah Ilahi. Karena itu, mereka bersyukur dengan penuh 
kesabaran. Mereka menganggapnya sebagai sejenis operasi 
bedah yang dipersembahkan kepada mereka dari sisi Tuhan 
Yang Maha Pengasih dan Penyayang.

11 Lihat: at-Tirmidzi, az-Zuhud, 57; Ibnu Majah, al-Fitan, 23; dan Ah-
mad ibn Hambal, al-Musnad, 1/172, 173, 180, 185, 6/369.



Dua Puluh Lima Obat

25

Engkau, wahai yang sedang sakit dan merintih! Apabila 
engkau ingin bergabung bersama rombongan maknawi itu, 
bersyukurlah di tengah-tengah kesabaranmu. Jika tidak, kelu-
han-keluhanmu akan membuat mereka menolakmu untuk ber-
gabung ke dalam rombongan mereka sekaligus akan membuat-
mu terjerumus ke dalam jurang orang-orang yang lalai. Dengan 
begitu, engkau akan meniti jalan yang penuh kegelapan.

Ya, ada beberapa penyakit yang jika berakhir dengan ke-
matian, akan menjadikan si penderitanya memperoleh derajat 
mati syahid yang membuatnya meraih tingkatan kewalian. Di 
antaranya adalah sakit di saat melahirkan,12 sakit perut, teng-
gelam, terbakar, dan penyakit pes. Jika para penderita sakit 
ini kemudian meninggal dunia, ia akan naik ke derajat mati 
syahid. Selain itu, ada banyak penyakit penuh berkah yang 
mengantarkan penderitanya memperoleh derajat kewalian 
ketika mati akibat penyakit tersebut.13 Karena penyakit bisa 
membuat sese orang mengurangi cintanya terhadap dunia dan 
kemegahan nya, pada saat yang sama ia juga membuat perpi-
sahannya de ngan dunia tidak begitu pedih. Bahkan bisa jadi 
perpisahan atau kematian tersebut merupakan sesuatu yang 
mereka senangi.

OBAT KEENAM BELAS
Wahai penderita sakit yang sedang mengeluh karena ri-

sau! Sesungguhnya derita sakit akan mengajarkan rasa hor-
12 Jangka waktu penyakit ini untuk bisa memperoleh derajat syahid 

maknawi berlangsung hingga akhir batas nifas, yaitu 40 hari―Penulis.
13 Lihat: al-Bukhari, al-Adzân, 32; al-Jihad, 30; Muslim, al-Imârah, 

164; Ahmad ibn Hambal, al-Musnad, 2/324, 533, 5/446; dan al-Hâkim, 
al-Mustadrak, 1/503.



26

Terapi Maknawi

mat dan cinta yang memiliki peran penting dalam kehidupan 
sosial umat manusia. Sebab, keduanya akan menyelamatkan 
manusia dari sifat acuh yang mengarahkan manusia untuk 
berwatak keras dan jauh dari sifat kasih sayang. 

Allah  berfi rman:

 “Sesungguhnya manusia melampaui batas dengan meli-
hat dirinya serba cukup.” (QS. al-`Alaq [96]: 6-7). 

Ayat di atas menegaskan bahwa nafsu ammârah yang 
terdapat dalam sifat acuh—akibat dari adanya kesehatan—
akan membuatnya tidak menghormati saudara sendiri. Di-
samping akan membuatnya tidak memiliki rasa sayang dan 
simpati terhadap mereka yang terkena musibah dan penyakit. 
Namun, manakala manusia terkena penyakit dan mengetahui 
kelemahan dan kepapaannya di bawah tekanan derita sakit, 
ketika itulah muncul rasa hormatnya kepada saudaranya yang 
mukmin, yang merawatnya atau yang datang menjenguknya. 
Pada saat yang sama, ia memiliki rasa kemanusiaan terhadap 
mereka yang terkena bencana dan musibah seperti dirinya. 
Dari qalbunya muncul rasa belas kasihan terhadap mereka 
semua. Jika mampu, ia akan segera mengulurkan bantuan dan 
pertolongan. Sementara jika tidak mampu, ia akan berdoa un-
tuk mereka atau mengunjungi dan menghibur mereka sebagai 
wujud pelaksanaan sunnah sehingga ia pun mendapatkan pa-
hala yang besar.14

14 Lihat: Muslim, al-Birru, 40; Abu Daud, al-Janâiz, 7; Ibnu Majah, 
al-Janâiz, 1, 2; Ahmad ibn Hambal, al-Musnad, 2/344, 354; Ibnu Hibbân, 
ash-Sahih, 7/228; dan al-Baihaqi, Syu`ab al-Îmân, 6/493.



Dua Puluh Lima Obat

27

OBAT KETUJUH BELAS
Wahai penderita sakit yang sedang mengeluh karena 

tidak mampu melakukan kebajikan! Bersyukurlah! Sebab, 
kuberikan kabar gembira kepadamu bahwa yang membuka 
pintu-pintu kebajikan yang paling tulus adalah penyakit itu 
sendiri. Selain memberikan pahala yang terus-menerus ke-
pada penderitanya dan kepada mereka yang merawatnya, pe-
nyakit juga merupakan sarana terpenting dikabulkannya doa.

Ya, merawat dan memperhatikan para penderita sakit 
mendatangkan pahala yang besar. Selain itu, menjenguk dan 
menanyakan keadaan mereka tanpa membuat mereka ter-
ganggu merupakan bagian dari sunnah Nabi .15 Pada saat 
yang sama, ia merupakan penebus dosa. 

Ada sebuah hadis yang maknanya kurang lebih seperti 
ini: “Mintalah doa orang yang sakit, sebab doanya terkabul”.16  
Terutama jika si sakit termasuk keluarga dekat. Apalagi ka-
lau ia adalah ayah atau ibu sendiri. Melayani kedua orang tua 
merupakan sebuah ibadah penting dan akan mendapat pahala 
yang besar. Menenangkan dan menghibur orang yang sedang 
sakit termasuk sedekah. Betapa bahagianya para anak yang 
mau merawat dan menghibur ayah dan ibu mereka di saat 
sakitnya sehingga mereka mendapatkan doa dari keduanya.

Ya, hakikat yang lebih pantas mendapat penghormatan 
dan pertahatian dalam kehidupan sosial adalah kasih sayang 
orang tua serta sikap anak untuk membalas budi baik me-

15 Lihat: al-Bukhari, al-Ilmu, 39; al-Jizyah, 6; al-Mardhâ, 4,5,9,11,17; 
Muslim, as-Salâm, 47; al-Birru, 39-43; Ahmad ibn Hambal, al-Musnad, 
1/120, 138, 195; dan Ibnu Hibbân, ash-Sahih, 7/6, 222, 240.

16 Lihat: at-Tabrâni, al-Mu’jam al-Ausath, 6/140; Ibnu Abi ad-Dunyâ, 
al-Mardhâ wa al-Kaff ârât, 1/71; dan al-Fâkihi, Akhbâru Makkah, 1/419.



28

Terapi Maknawi

reka dengan memberikan penghormatan dan kasih sayang 
yang tulus kepada keduanya ketika mereka sedang sakit. Itu 
merupakan wujud kesetiaan yang menggambarkan bakti sang 
anak serta ketinggian budi pekertinya yang membuat takjub 
seluruh makhluk, bahkan para malaikat. Para makhluk itu 
memberikan ucapan selamat kepada mereka seraya bertahlil, 
bertakbir, dan berucap, “Mâsya Allâh, Bârakallâh”.

Ya, rasa simpati dan kasih sayang yang tertuju kepada si 
sakit akan menghapuskan penderitaannya untuk kemudian 
berubah menjadi kenikmatan yang manis dan menyenangkan.

Proses penerimaan dan pengabulan doa orang yang sakit 
merupakan persoalan penting yang patut untuk diperhatikan. 
Sekitar 40 tahun yang lalu aku berdoa kepada Tuhan agar Dia 
menyembuhkan penyakit di punggungku. Namun kemudi-
an aku menyadari bahwa penyakit tersebut sengaja diberi-
kan agar aku tetap selalu berdoa. Sebagaimana doa tidak bisa 
menghapus doa, atau karena doa tidak bisa melenyapkan di-
rinya sendiri, maka hasil darinya bersifat ukhrawi.17 Doa se-
betulnya merupakan salah satu bentuk ibadah. Sebab, orang 
yang sakit akan segera memohon perlindungan Ilahi ketika ia 
merasa tak berdaya.

Karena itu, jika secara lahiriah doaku untuk sembuh sela-
ma 30 tahun tidak terkabul, hal itu sama sekali tidak membuat-
ku berpikir untuk meninggalkannya walau sehari saja. Sebab, 
sakit merupakan waktu untuk berdoa, sementara ke sembuhan 
bukan merupakan hasil dari doa. Namun jika Allah  Yang 

17 Meskipun sebagian penyakit merupakan sebab bagi munculnya 
doa, namun ketika ia menjadi sebab hilangnya penyakit, seolah-olah doa 
tersebut menjadi penyebab hilangnya dirinya sendiri. Tentu saja ini tidak 
mungkin—Penulis.



Dua Puluh Lima Obat

29

Mahabijak dan Penyayang memberikan kesembuhan, sesung-
guhnya itu semua berkat karunia dan kemurahan-Nya. Tidak 
terkabulnya doa dalam bentuk yang kita inginkan, tidak bisa 
menjadi alasan untuk berkata bahwa doa atau permintaan ti-
dak terpenuhi. Sang Pencipta Yang Mahabijak mengetahui apa 
yang terbaik buat kita, sedangkan kita tidak mengetahui nya. 
Allah memberikan kepada kita apa yang terbaik dan paling 
bermanfaat untuk kita. Seringkali Allah menyimpan doa dan 
permintaan kita yang terkait dengan dunia untuk bisa diman-
faatkan di akhirat nanti. Demikianlah Allah menerima sebuah 
doa.

Bagaimanapun, doa yang diiringi keikhlasan dan ber-
sumber dari rahasia penyakit, serta atas dasar ketidakber-
dayaan dan kebutuhan sangat berpeluang untuk dikabulkan. 
Penyakit merupakan pilar pokok bagi munculnya doa yang 
tulus semacam itu. Karena itu, orang yang sakit dan kaum 
mukminin yang merawatnya harus bisa mengambil manfaat 
dari doa tadi.

OBAT KEDELAPAN BELAS 
Wahai penderita sakit yang tidak bersyukur dan ha nya 

mengeluh! Sesungguhnya keluhan itu boleh kalau berasal 
dari adanya hak, sementara hakmu sama sekali tidak hilang 
dengan sia-sia sehingga engkau berhak mengeluh. Padahal 
di pundak mu masih banyak hak yang belum kau syukuri. 
Engkau belum menunaikan hak Allah di atas pundakmu. 
Lebih dari itu, engkau mengeluhkan sesuatu dengan batil 
seolah-olah benar. Engkau memang akan mengeluh kalau 



30

Terapi Maknawi

melihat orang-orang yang lebih sehat darimu. Tetapi lihatlah 
orang-orang yang lebih sakit darimu.

Dengan begitu engkau akan banyak bersyukur. Apabila 
tanganmu terluka, lihatlah tangan-tangan yang terputus. Apa-
bila engkau kehilangan satu mata, lihatlah orang-orang yang 
kehilangan dua matanya sehingga engkau bisa bersyukur ke-
pada Allah .

Ya, dalam hal kenikmatan tak seorangpun dibenarkan 
melihat yang di atasnya agar keluhan tidak bergejolak pada 
dirinya. Namun dalam hal musibah, seseorang harus melihat 
orang yang lebih hebat musibahnya dan lebih parah penyakit-
nya agar ia bisa bersyukur dan rela dengannya. Rahasia ini te-
lah dijelaskan dalam beberapa risalah berikut contohnya yang 
tepat semacam berikut: 

Ada seseorang yang membawa orang miskin untuk naik 
ke puncak menara. Pada setiap tingkat menara, orang tadi 
memberinya sebuah hadiah. Terakhir ia memberikan hadiah 
yang sangat berharga yang diberikan di puncak menara. Se-
harusnya si miskin tadi bersyukur dan berterima kasih atas 
pemberian hadiah tadi, tetapi ia justru meremehkan ha diah-
hadiah tersebut, atau ia menganggapnya sebagai sesuatu yang 
tak berharga sehingga ia tidak bersyukur. Ia malah melihat 
orang yang lebih tinggi darinya sembari mengeluh dan berka-
ta, “Andaikan menara ini lebih tinggi, aku bisa mencapai tem-
pat yang lebih tinggi dari ini! Mengapa ia tidak seperti gunung 
yang menjulang itu atau menara di sebelahnya?” 

Seperti itulah kondisinya, ketika orang tersebut menge-
luh, betapa ia yang sangat kufur nikmat, dan betapa ia sangat 
melampaui batas!



Dua Puluh Lima Obat

31

Demikian pula keadaan manusia yang berasal dari tiada 
menjadi ada, tidak menjadi batu, pohon, dan hewan, bahkan 
justru menjadi manusia muslim dan telah banyak menikmati 
keadaan sehat dan afi at, serta telah mendapatkan derajat yang 
tinggi. Namun ironisnya, manusia masih sering memperlihat-
kan keluhan lantaran tidak menikmati kesehatan dan kesegar-
an karena beberapa faktor, atau karena telah menyia-nyiakan 
nikmat tersebut yang disebabkan oleh kesalahan ikhtiyar, atau 
salah penggunaan, atau karena tidak mampu mendapatkan-
nya, kemudian ia melontarkan sebuah ungkapan yang seo-
lah-olah mengkritik Rububiyah Ilahi, “Aduh! Apa yang telah 
kuperbuat sehingga aku mengalami semua ini?”

Maka ketahuilah bahwa kondisi tersebut adalah penyakit 
maknawi dan musibah besar, lebih besar dari penyakit fi sik 
dan lebih besar dari musibah yang dialaminya. Dengan sikap 
tersebut (mengeluh), ia justru menambah derita sakitnya lak-
sana orang yang berkelahi dengan tangan yang terluka. Na-
mun orang yang berakal akan selalu mengamalkan ayat suci 
yang berbunyi :

 “Yaitu orang-orang yang jika ditimpa musibah, mereka 
mengucapkan: sesungguhnya kami milik Allah  dan hanya 
kepada-Nyalah kami kembali.” (QS. al-Baqarah [2]: 156).

Akhirnya ia menyerahkan semua urasannya kepada 
Allah  dengan penuh kesabaran sampai penyakit tersebut 
selesai melaksanakan tugasnya.



32

Terapi Maknawi

OBAT KESEMBILAN BELAS
Penamaan “Asmaul Husna” pada seluruh nama Allah 

Yang Maha Indah dan Agung menunjukkan bahwa semua 
nama tersebut indah. Karena hidup ini merupakan cermin Tu-
han yang paling indah, paling halus, dan paling menyeluruh 
pada seluruh entitas; cermin Sang Mahaindah tadi juga men-
jadi indah; cermin yang memantulkan segala keindahan Sang 
Maha Indah menjadi indah pula; dan segala sesuatu yang ter-
muat pada cermin itupun menjadi indah, maka dilihat dari 
sudut pandang hakikat, semua yang ada dalam hidup ini juga 
indah. Sebab, ia memperlihatkan goresan-goresan indah mi-
lik Asmaul Husna yang indah itu.

Jika kehidupan ini hanya berisi sehat saja, ia akan menja-
di cermin yang cacat. Bahkan dilihat dari sisi tertentu, ia bisa 
menyiratkan ketiadaan dan kesia-siaan, mendatangkan siksa 
dan kesempitan, menjatuhkan nilai kehidupan, serta kebaha-
giaan hidup pun berubah menjadi penderitaan dan kerisau-
an. Dengan demikian, manusia akan melemparkan dirinya ke 
dalam lumpur kebodohan atau kerangkeng kelalaian untuk 
menghabiskan waktunya dengan cepat. Ia tak ubahnya se-
perti tahanan yang memusuhi umurnya yang berharga kare-
na hendak mengakhiri masa tahanannya di penjara. Namun 
kehidupan yang dihiasi oleh berbagai perubahan dan perge-
rakan serta dilalui oleh aneka macam tahapan dan perkem-
bangan menyadarkan kita bahwa kehidupan tersebut bernilai, 
sekaligus penting dan memberikan kenikmatan. Bahkan da-
lam kondisi demikian, seseorang tidak ingin umurnya berlalu 
meskipun ia menghadapi berbagai kesulitan dan musibah. Ia 



Dua Puluh Lima Obat

33

tidak akan merintih dan menyesal dengan berkata, “Kapan 
matahari terbenam dan kapan malam itu tiba?”. 

Ya, jika engkau mau, silahkan tanyakan pada orang kaya 
yang sedang menganggur di mana segala impian ada pada-
nya. Tanyakan, “Bagaimana kabar Anda?” Engkau pasti men-
dengarnya mengeluarkan keluhan dan penyesalan, “Aduh, 
mengapa lama sekali waktu berlalu? Kita bisa mencari per-
mainan untuk menghabiskan waktu. Mari kita bermain dadu 
sejenak!” Atau engkau akan mendengar keluhan yang ber-
sumber dari angan-angannya yang panjang, seperti, “Coba 
seandainya aku bisa melakukan ini dan itu”. Adapun apabila 
engkau bertanya kepada orang miskin yang berada dalam 
kesulitan atau kepada seorang pekerja keras, “Bagaimana 
kabarmu?” Jika berpikiran waras, tentu ia akan berkata, “Al-
hamdulillah, aku baik-baik saja. Ribuan terima kasih kuucap-
kan kepada Tuhan. Aku tetap terus berusaha. Alangkah in-
dah seandainya matahari tidak cepat terbenam agar aku bisa 
menyelesaikan pekerjaan. Waktu berlalu dengan cepat dan 
umur terus berjalan tanpa henti. Meskipun aku sibuk, semua 
ini akan berlalu. Segala sesuatu berjalan dalam bentuk seru-
pa”. Dengan ucapan tersebut, ia menggambarkan nilai dan ur-
gensi umur disertai penyesalan atas umur yang pergi darinya. 
Jadi, ia menyadari bahwa nikmat umur dan nilai hidup dapat 
dirasakan saat bekerja keras dan dalam kondisi sulit. Adapun 
kelapangan, kesenangan, dan kesehatan membuat umur dan 
hidup manusia menjadi pahit dan berat. Sebab, ia selalu be-
rangan-angan agar bisa cepat terlepas darinya. 

Wahai saudaraku yang sedang sakit, ketahuilah bah-
wa segala musibah, keburukan, bahkan dosa pada dasarnya 



34

Terapi Maknawi

adalah “ketiadaan” atau tidak ada, sebagaimana hal itu telah 
ditegaskan dalam beberapa risalah. Selanjutnya ketiadaan 
merupakan keburukan murni dan kegelapan yang pekat. 
Berhenti, istirahat, dan diam sama-sama merupakan kondisi 
yang dekat dengan ketiadaan. Adanya kedekatan itulah yang 
memunculkan kegelapan yang terdapat pada ketiadaan itu 
sekaligus mendatangkan kegelisahan dan kesempitan. Ada-
pun pergerakan dan perubahan merupakan dua wujud yang 
menunjukkan keberadaan. Sementara keberadaan merupa-
kan kebaikan murni dan cahaya. 

Dengan demikian, penyakit yang engkau derita sebe-
narnya merupakan tamu yang sengaja dikirim kepadamu un-
tuk melakukan berbagai tugas. Ia berfungsi membersihkan, 
menguatkan, dan memuliakan hidupmu yang bernilai. Selain 
itu, ia berfungsi mengarahkan seluruh organ lainnya yang ada 
dalam tubuhmu untuk membantu bagian yang sakit tadi, ser-
ta memperlihatkan goresan-goresan nama-nama Tuhan Yang 
Mahabijak. Dalam waktu dekat, insya Allah tugasnya akan 
berakhir. Ia pun berlalu seraya bergumam kepada si ‘sehat’, 
“Sekarang, silahkan engkau menggantikan posisiku dan ker-
jakan tugasmu kembali. Ini adalah tempatmu. Terimalah dan 
tinggallah di dalamnya dengan nyaman”.

OBAT KEDUA PULUH
Wahai penderita sakit yang sedang mencari obat! Keta-

huilah bahwa penyakit itu ada dua macam: hakiki dan khayali. 
Adapun mengenai penyakit hakiki: Allah  telah men-

ciptakan obat untuk setiap penyakit dan menyimpannya di 
apotek besar-Nya, yaitu bumi. Obat-obat tersebut menuntut 



Dua Puluh Lima Obat

35

adanya penyakit. Karena Allah telah menciptakan obat bagi 
setiap penyakit,18 maka meminum obat untuk tujuan berobat 
adalah perbuatan yang disyariatkan oleh agama. Tetapi harus 
diketahui bahwa kesembuhan dan reaksi obat tersebut berada 
di tangan Allah. Sebagaimana Dia telah memberikan obatnya, 
Dia pula yang memberikan kesembuhan.

Seorang muslim wajib mengikuti petunjuk dan arah-
an dokter muslim yang ahli. la merupakan bagian dari pro-
ses pengobatan yang penting. Sebab, sebagian besar penyakit 
timbul karena salah penggunaan, tidak berpantang (tidak 
mengenal pantangan), mengabaikan petunjuk dokter, sikap 
berlebihan, perbuatan dosa, tindakan yang buruk, serta tidak 
hati-hati. Dokter yang religius pasti akan memberikan nasihat 
yang sesuai dengan syariat di samping mengingatkan untuk 
bersikap benar, tidak berlebihan, serta menghibur dan mem-
berikan pengharapan. Jika si penderita sakit mau menerima 
nasihat dan arahan dokter tersebut, pasti penyakitnya akan 
menjadi ringan dan ia pun menjadi lapang. 

Adapun penyakit khayali, yaitu rasa was-was, obatnya 
yang paling ampuh adalah mengabaikannya. Sebab, rasa was-
was akan menjadi hebat jika terus dipikirkan. Tetapi kalau tidak 
dipedulikan ia akan mengecil dan menghilang. Sama seperti 
jika manusia mendekati dan menyentuh sarang tawon. Tawon-
tawon tersebut pasti akan berkumpul dan menyerangnya. Na-
mun jika tidak dihiraukan, mereka akan terbang berpencar. 

Juga seperti orang yang di saat gelap ketika melihat tali 
yang bergantung, ia mengkhayalkan yang tidak-tidak. Kha-

18 Lihat: al-Bukhari, ath-Th ib, 1; Muslim, as-Salâm, 69; dan Ahmad 
ibn Hambal, al-Musnad, 1/377, 3/335.



36

Terapi Maknawi

yalannya itu bertambah hebat sehingga membuatnya lari 
seperti orang gila. Padahal jika tidak risau dan tidak takut, ia 
akan segera mengetahui bahwa ia hanyalah seutas tali, bukan 
seekor ular. Akhirnya ia mengejek pikirannya yang takut dan 
was-was tadi. Penyakit was-was juga demikian. Jika terus ada 
dalam pikiran, ia akan berubah menjadi penyakit hakiki.

Rasa was-was bagi orang yang sensitif merupakan pe-
nyakit yang sangat kronis. Ia membuat sesuatu yang kecil 
menjadi besar sehingga kekuatan jiwanya menjadi hilang. 
Terutama kalau orang tadi berhadapan dengan sejumlah dok-
ter garang yang tidak memiliki rasa kasih sayang atau dok-
ter-dokter yang tidak baik yang membangkitkan rasa was-was 
si sakit tadi hingga uangnya habis, hilang akal, atau kesehatan-
nya bertambah parah.

OBAT KEDUA PULUH SATU
Wahai saudaraku yang sedang sakit! Memang benar, da-

lam dirimu ada penderitaan fi sik, namun kelezatan maknawi 
yang mengitarimu bisa menghapuskan semua pengaruh pen-
deritaan fi sik tadi. Sebab, penderitaan fi sik tersebut tidak bisa 
menandingi nikmatnya kasih sayang yang kau lupakan sejak 
kecil dan sekarang memancar kembali di hati orang tua dan 
karib kerabatmu jika engkau masih memiliki orang tua dan 
karib kerabat. Rasa kasih sayang dan tatapan cinta orang tua 
yang ketika kecil pernah kau terima akan didapatkan kembali. 
Selain itu, para karib kerabatmu juga akan kembali memper-
hatikan sekaligus mencintaimu karena daya tarik penyakitmu.

Betapa ringannya penderitaan fi sik yang kau hadapi jika 
dibandingkan dengan pelayanan agung dalam nuansa kasih 



Dua Puluh Lima Obat

37

sayang yang diberikan oleh orang-orang yang kau harapkan 
ridhanya. Engkau pun menjadi tuan dan majikan mereka, di 
samping dengan sakit tersebut engkau berhasil memperoleh 
tambahan kekasih yang mau membantu dan para karib yang   
mencintai. Engkau telah menghimpun mereka untuk mencin-
tai dan mengasihi sebagai dua sifat alamiah manusia.

Selanjutnya, dengan penyakitmu engkau bisa beristirahat 
dari berbagai tugas yang berat dan membuat penat. Sekarang, 
engkau terbebas dan terlepas darinya. Karena itu, janganlah 
penderitaanmu yang sepele itu membuatmu mengeluh. Se-
baliknya, engkau harus bersyukur menerima berbagai kenik-
matan maknawi tadi.

OBAT KEDUA PULUH DUA
Wahai yang terkena penyakit kronis (menahun) se-

perti kelumpuhan! Kuberikan kabar gembira padamu bahwa 
kelumpuhan termasuk penyakit yang penuh berkah bagi seo-
rang mukmin. Aku pernah mendengar hal ini sejak lama dari 
para wali yang saleh. Tadinya aku tidak memahami rahasia di 
baliknya. Namun sekarang salah satu rahasianya terlintas di 
qalbuku, yaitu:

Atas inisiatif sendiri, para wali meniti dua sendi penting 
untuk sampai kepada Tuhan agar bisa selamat dari bahaya be-
sar yang bersumber dari dunia sekaligus agar bisa bahagia di 
akhirat nanti. Kedua sendi tersebut adalah:

Pertama, mengingat mati. Artinya, mereka berusaha 
demi kebahagiaan di kehidupan yang kekal nanti dengan 
menyadari kefanaan dunia dan bahwa mereka merupakan 



38

Terapi Maknawi

para tamu yang sedang dipekerjakan untuk tugas-tugas yang 
bersifat sementara.

Kedua, mematikan nafsu ammârah lewat perjuangan 
dan latihan spiritual agar bisa selamat dari bahaya nafsu terse-
but sekaligus selamat dari berbagai perasaan yang tidak me-
lihat akibat.

Wahai saudaraku yang kehilangan setengah dari keseha-
tannya. Engkau diamanahkan dua sendi atau dua jalan yang 
singkat dan mudah. Keduanya menghamparkan jalan bagimu 
menuju kebahagiaan abadi disamping selalu mengingatkan-
mu akan musnahnya dunia dan fananya manusia. Di saat itu, 
dunia tak lagi mampu memenjarakan dirimu dan kelalaian 
tidak berani menutupi matamu. Nafsu ammârah, dengan se-
lera rendahnya, tidak mampu memperdaya orang yang sudah 
menjadi setengah manusia. Sehingga dengan cepat ia bisa se-
lamat dari ujian dan keburukannya. Lewat rahasia keimanan, 
penyerahan, dan tawakkalnya, seorang mukmin mengam-
bil manfaat dari penyakit menahun—seperti lumpuh—se-
bagaimana perjuangan yang dilakukan para wali lewat latihan 
spiritual di tempat-tempat i’tikaf. Akhirnya, penyakit tadi be-
rangsur-angsur mengecil dan menyusut.

OBAT KEDUA PULUH TIGA
Wahai penderita sakit yang sedang sendirian, terasing, 

dan tak berdaya! Jika keterasinganmu, ketiadaan orang yang 
menanggungmu, serta penyakitmu mengundang simpati dan 
rasa kasihan orang-orang yang berhati keras, apalagi dengan 
kasih sayang Tuhan yang memperkenalkan diri-Nya pada-
mu di permulaan setiap surah al-Qur’an dengan sifat mulia 



Dua Puluh Lima Obat

39

 ‘Yang Maha Pengasih dan Penyayang’. Dzat 
yang dengan secercah kasih sayang-Nya yang luar biasa te-
lah menjadikan semua ibu mau mendidik anak-anak mereka. 
Dzat yang memenuhi dan mencelup dunia pada setiap mu-
sim semi dengan manifestasi rahmat-Nya serta mengisinya 
dengan berbagai nikmat dan karunia. Dengan manifestasi 
rahmat-Nya pula, surga yang bersinar itu terwujud berikut 
seluruh keindahannya.

Karena itu, ketika engkau beriman dan berlindung ke-
pada-Nya lewat ketidakberdayaanmu yang bersumber dari 
pe nyakit tadi, serta ketika engkau berharap dan bersimpuh 
di hadapannya, maka semua itu menjadikan derita sakit yang 
kau rasakan dalam keterasingan dan kesendirian sebagai tu-
juan sekaligus sarana bagi datangnya tatapan kasih sayang 
Allah. Tatapan tersebut telah menyamai segala sesuatu. Oleh 
sebab itu, karena Dia ada dan menatapmu, maka segala se-
suatu juga ada untukmu. Sebenarnya yang merasa asing dan 
sendirian adalah orang yang tidak “mengikatkan” dirinya ke-
pada Allah  melalui iman dan penyerahan diri, atau me-
mang tidak mau memperhatikan ikatan itu.

OBAT KEDUA PULUH EMPAT
Wahai para perawat yang mengurus anak-anak yang se-

dang sakit dan para orang tua yang seperti anak-anak karena 
lemah dan tak berdaya. Di hadapan kalian ada bisnis ukhrawi 
yang sangat penting. Raihlah bisnis tersebut segera! Tanam-
kan kecintaan yang besar kepadanya dan berusahalah dengan 
penuh semangat! Penyakit yang diderita oleh anak-anak yang 
masih suci itu merupakan “suntikan tarbiah” yang diberikan 



40

Terapi Maknawi

Tuhan untuk tubuh mereka yang lembut agar terbiasa dengan-
nya dan terlatih dalam menghadapi berbagai kesulitan hidup 
di masa mendatang. Penyakit tersebut mengandung berbagai 
hikmah dan manfaat yang sangat penting untuk kehidupan 
dunia dan akhirat mereka. Ia membersihkan kehidupan anak-
anak sebagaimana kehidupan para orang tua menjadi bersih 
lewat penebusan dosa. Suntikan tersebut menjadi sendi-sendi 
pertumbuhan maknawi untuk masa depan anak atau untuk 
akhirat mereka.

Pahala yang didapat dari penyakit semacam ini dima-
sukkan ke dalam catatan amal kedua orang tua dan khususnya 
lembaran kebaikan ibu yang lebih mengutamakan kesehatan 
anaknya atas dirinya sendiri sebagaimana hal itu tampak jelas 
bagi para ahli hakikat.

Adapun merawat, mengurus, membahagiakan, dan 
melayani orang tua secara tulus, di samping menjadi ladang 
pahala yang besar, juga akan mengantarkan pelakunya pada 
kebahagiaan dunia dan akhirat. Hal ini seperti yang ditegas-
kan dalam berbagai riwayat sahih dan dalam berbagai keja-
dian sejarah. Anak yang bahagia dan berbakti kepada kedua 
orang tuanya yang sudah lemah akan menyaksikan keta-
atan yang serupa pada anak-anaknya. Sementara anak yang 
durhaka yang senantiasa menyakiti orang tuanya, di samping 
mendapat siksa akhirat, ia pun akan mendapatkan berbagai 
kesulitan di dunia.

Ya, tidak hanya merawat orang tua dan orang papa yang 
masih mempunyai hubungan kerabat semata. Tetapi jika seo-
rang mukmin menjumpai orang tua yang sedang sakit dan 
membutuhkan pertolongan, selama rasa ukhuwah masih ada, 



Dua Puluh Lima Obat

41

ia juga harus membantunya secara sungguh-sungguh dan tu-
lus. Inilah yang dituntut oleh ajaran Islam.

OBAT KEDUA PULUH LIMA
Wahai saudara-saudaraku yang sedang sakit! Jika kalian 

merasa butuh dengan pengobatan suci yang sangat berman-
faat, serta obat segala penyakit yang mengandung kenikmatan 
hakiki, perkuatlah keimananmu dan buatlah ia cemerlang. 
Dengan kata lain, asahlah dengan taubat dan istigfar, serta 
shalat dan ibadah. Semuanya merupakan pengobatan suci 
yang terdapat dalam iman.

Ya, karena disebabkan cinta dan ketergantungan yang 
begitu hebat terhadap dunia, kaum yang lalai seolah-olah 
memiliki jiwa yang sakit sebesar dunia. Ketika itu, iman 
mempersembahkan kepada jiwa yang sakit dan terluka aki-
bat pukulan perpisahan itu suatu balsam penyembuh yang 
bisa menolongnya dari luka dan pendarahan. Dalam berbagai 
risalah, kami telah menegaskan bahwa iman memberikan 
kesembuhan hakiki. Agar tidak berpanjang lebar, aku akan 
menyingkat penjelasanku sebagai berikut:

Pengobatan iman tampak jelas pengaruhnya dengan 
melakukan berbagai kewajiban dan dengan menjaga pe-
ngamalannya semampu mungkin. Sementara kelalaian, per-
buatan bodoh, hawa nafsu, dan hiburan yang tidak syar`i 
akan menghapus pengaruh dari pengobatan tersebut.

Karena penyakit bisa melenyapkan kelalaian, mema-
tikan selera syahwat, serta menghalangi masuknya berbagai 
kenikmatan yang diharamkan agama, maka manfaatkanlah ia 



42

Terapi Maknawi

sebaik mungkin serta pergunakan obat keimanan hakiki dan 
cahayanya yang suci lewat taubat dan istighfar, serta doa dan 
harapan.

Semoga Allah Yang Mahabenar memberikan kepada ka-
lian kesembuhan dan menjadikan penyakit tersebut sebagai 
penebus dosa, amin, amin, amin!

“Mereka berkata, Segala puji bagi Allah yang 
telah menunjuki kami ke jalan ini. Kami tentu tidak akan 

mendapat petunjuk kalau Allah tidak memberikan petunjuk 
kepada kami. Telah datang para utusan Tuhan 

dengan membawa kebenaran.”

Mahasuci Engkau. Tak ada yang kami ketahui, kecuali yang 
Engkau ajarkan pada kami. Engkaulah Yang Maha 

Mengetahui dan Mahabijaksana.



Dua Puluh Lima Obat

43

“Ya Allah, limpahkanlah salawat dan salam kepada
junjungan kami, Muhammad, obat dan penawar

qalbu, penyehat dan penyembuh badan, serta
sinar dan cahaya penglihatan. Juga kepada

keluarga dan para sahabat beliau”.





45


MENGHAYATI KETELADANAN

NABI AYYUB 

“Dan ingatlah  kisah Ayyub,  ketika  ia menyeru Tuhannya: 
(Ya Tuhanku) sesungguhnya aku telah ditimpa penyakit

dan Engkau adalah Tuhan Yang Maha Penyayang
di antara semua penyayang”.

(QS. al-Anbiyâ [21]: 83).

Munajat inilah yang telah dipanjatkan oleh penghulu 
orang-orang yang sabar, Nabi Ayyub . Munajat 
ini adalah doa yang mujarrab dan sangat efektif. 



46

Terapi Maknawi

Maka selayaknya bagi kita mendapatkan percikan dari cahaya 
ayat suci ini seraya bermunajat:

“Ya Tuhanku, sesungguhnya aku telah ditimpa penyakit 
dan Engkau adalah Tuhan Yang Maha Penyayang di antara 
semua penyayang”.

Berikut ini kami paparkan kisah Nabi Ayyub  secara 
ringkas:

Dalam rentang waktu yang sangat panjang, Nabi Ayyub 
 tetap sabar dan tegar dalam menghadapi penyakit kronis 
yang sedang menjangkitinya. Sekujur tubuhnya penuh de ngan 
borok dan nanah, namun beliau tetap bersabar sembari meng-
harap pahala dari Allah yang Mahatinggi lagi Mahakuasa.

Ketika ulat-ulat yang berasal dari luka beliau mulai 
menyerang hati dan lidahnya, yang merupakan tempat makri-
fat dan alat zikir, beliau bersimpuh dihadapan Tuhannya yang 
Maha Mulia, Allah , dengan munajat yang indah:

“(Ya Tuhanku) sesungguhnya aku telah ditimpa penyakit 
dan Engkau adalah Tuhan Yang Maha Penyayang di antara 
semua penyayang”. 

Beliau panjatkan munajat karena khawatir ibadahnya 
terganggu, bukan untuk meminta kelonggaran. Oleh karena 
itu, Allah Yang Mahatinggi lagi Mahakuasa menjawab mu-
najat yang suci dan tulus tersebut dengan jawaban yang luar 
biasa. Allah menyembuhkan penyakitnya, menganugerahinya 



Menghayati Keteladanan Nabi Ayyub 

47

kesehatan yang sempurna, dan memberinya keindahan rah-
mat-Nya yang sangat luas. 

Dalam “Cahaya Kedua” ini terdapat lima nuktah19 yang 
sangat penting:

Nuktah Pertama
 Nabi Ayyub  menderita luka lahir, sedangkan 

kita menderita penyakit batin, rohani, dan hati. Seandainya 
kita balik, yang batiniah menjadi lahiriah dan yang lahiriah 
menjadi batiniah, tentu kita akan tampak dipenuhi dengan 
luka-luka yang sangat parah dan ditumbuhi aneka penyakit 
yang jauh lebih banyak dari yang dimiliki Nabi Ayyub . 
Sebab, semua dosa yang kita lakukan dan perkara-perkara 
syubhat yang menyerang pikiran-pikiran kita, menyebabkan 
luka-luka dalam hati kita.

Sesungguhnya luka-luka yang diderita Nabi Ayyub  
mengancam keselamatan hidupnya yang singkat di dunia 
yang fana ini. Sedangkan luka-luka maknawi yang kita deri-
ta sekarang, mengancam keselamatan hidup kita yang begitu 
panjang di akhirat kelak. Karena itu, kita jauh lebih membu-
tuhkan munajat tersebut ketimbang Nabi Ayyub  sendiri. 
Pada kasus Nabi Ayyub  ulat-ulat yang berasal dari luka 
borok menyerang wilayah hati dan lidah beliau. Sementara 
pada diri kita, keragu-raguan dan was-was—na’ûdzubillâh—
yang timbul dari luka-luka disebabkan oleh dosa yang kita 
perbuat, menyerang inti hati kita yang merupakan tempat 
iman, sekaligus menggoyahkan iman itu. Luka-luka itu juga 

19 Persoalan ilmiah yang terinspirasi dari pengamatan yang cermat 
dan  perenungan  yang mendalam―at-Ta’rîfât karya al-Jurjâni.



48

Terapi Maknawi

menyerang lidah yang merupakan juru bicara iman sehingga 
melenyapkan kelezatan spiritual zikir dan senantiasa men-
jauhkan lidah dari zikir kepada Allah  sampai membuatnya 
benar-benar tidak bisa berzikir lagi.

Ya, dosa telah menerobos masuk ke dalam hati serta me-
luaskan cengkeramannya ke seluruh penjuru, dan terus-me-
nerus menyebarkan bintik-bintik hitam hingga iman yang ada 
di dalamnya keluar. Dengan demikian, hati akan gelap dan 
terasing sehingga menjadi kasar dan keras. Sesungguhnya da-
lam setiap dosa, ada jalan menuju kekufuran. Jika dosa tidak 
segera dihapus dengan istigfar, maka ia akan berubah menjadi 
ulat-ulat, bahkan ular-ular maknawi yang siap menggigit dan 
menyakiti hati.

Hal tersebut akan kami jelaskan dengan uraian berikut:
Contoh pertama: Seseorang yang melakukan dosa se-

cara sembunyi-sembunyi akan merasa sangat malu jika hal 
itu diketahui orang lain. Rasa malu itu menjadikannya mera-
sa berat atas keberadaan malaikat dan makhluk gaib lainnya 
sehingga ingin mengingkarinya dengan suatu tanda (hujjah) 
yang kecil.

Contoh kedua: Seseorang yang melakukan dosa be-
sar yang mendatangkan siksa neraka. Jika ia tidak meminta 
perlindungan lewat istigfar, maka ketika ia mendengar kabar 
peringatan tentang kondisi neraka jahannam beserta kejad-
ian-kejadian dahsyat yang bakal terjadi di sana, ia ingin ja-
hannam ditiadakan saja. Dengan demikian, akan timbul ke-
beranian dalam dirinya untuk mengingkari wujud neraka 
jahannam hanya dengan tanda yang sederhana dan syubhat 
yang sepele.



Menghayati Keteladanan Nabi Ayyub 

49

Contoh ketiga: Seseorang yang tidak melaksanakan 
shalat fardhu dan tugas ubudiyah sebagaimana mestinya—
padalah orang tersebut menderita ketika mendapat celaan 
dari pimpinannya yang sederhana lantaran keengganannya 
melaksanakan kewajiban yang ringan—maka, kemalasannya 
untuk melaksanakan kewajiban yang diperintahkan Allah  
secara berulang-ulang, niscaya akan lebih membuat jiwanya 
tidak tenang dan menciptakan kegundahan tiada berkesudah-
an yang membuatnya berani berkata, “Oh, andai saja Allah 
tidak memerintahkan ibadah tersebut”. Keinginan seperti ini 
akan memicu timbulnya sifat ingkar yang mengandung ke-
bencian terhadap sifat ketuhanan Allah . Jika syubhat dan 
keragu-raguan terhadap keberadaaan Allah  ini masuk ke 
dalam hati, maka orang tersebut akan cenderung meyakini 
syubhat tersebut seolah-olah ia adalah dalil yang kuat. De-
ngan demikian, terbukalah dihadapannya pintu menuju ke-
hancuran dan kerugian.

Akan tetapi, orang yang malang ini tidak sadar bahwa 
pengingkarannya telah menjadikan dirinya target kesempitan 
maknawi yang jutaan kali lebih dahsyat dari pada kesempit-
an parsial akibat rasa malasnya melaksanakan ibadah. Tak 
ubahnya seperti orang yang menghindar dari gigitan nyamuk, 
lalu beralih ke gigitan ular.

Lewat contoh di atas, dapat dipahami rahasia ayat:

 “Sekali-kali tidak demikian, sebenarnya apa yang se-
lalu mereka usahakan itu menutup hati mereka.” (QS. Al-
Muthaffi  fîn [83]: 14).



50

Terapi Maknawi

Nuktah Kedua
Sebagaimana telah dijelaskan pada “Kalimat Kedua Pu-

luh Enam” yang secara khusus membahas masalah takdir, 
bahwa sesungguhnya manusia tidak berhak mengeluhkan 
musibah dan penyakit yang menimpanya karena tiga alasan. 

Pertama, Allah  menjadikan busana eksistensi yang 
Dia pakaikan kepada manusia sebagai petunjuk atas krea-
si-Nya. Sebab, Dia menciptakan manusia dalam bentuk “mod-
el” yang dipaparkan pada dirinya pakaian eksistensi, yang di-
ganti, digunting, diubah, dan dimodifi kasi untuk menjelaskan 
manifestasi Asmaul Husna yang beraneka ragam. Sebagaima-
na nama-Nya “Asy-Syâfî” (Maha Menyembuhkan) menuntut 
adanya penyakit. Begitu juga “Ar-Razzâq” (Maha Pemberi 
Rezeki), menuntut adanya rasa lapar. Demikianlah, Allah  
adalah pemilik kerajaan. Dia berbuat dalam kerajaan-Nya apa 
saja yang dikehendaki-Nya.

Kedua, sesungguhnya kehidupan menjadi jernih oleh 
musibah dan bala, serta menjadi bersih oleh penyakit dan 
bencana. Semua itu menjadikan hidup mencapai kesempur-
naan, kuat, meningkat, produktif, serta mencapai tujuan dan 
targetnya. Dengan demikian, kehidupan telah melaksanakan 
kewajibannya. Sedangkan kehidupan monoton yang hanya 
berjalan dengan satu corak dan berjalan di atas hamparan 
kenikmatan, lebih dekat kepada “ketiadaan” yang merupa-
kan keburukan mutlak ketimbang kepada “keberadaan” yang 
merupakan kebajikan mutlak. bahkan, ia sudah mengarah ke-
pada ketiadaan.



Menghayati Keteladanan Nabi Ayyub 

51

Ketiga, dunia merupakan medan ujian dan cobaan. 
Dunia adalah tempat beramal dan beribadah, bukan tempat 
bersenang-senang dan berleha-leha, serta bukan pula tem-
pat menerima imbalan dan pahala. Nah, selama dunia me-
rupakan tempat beramal dan beribadah, maka penyakit dan 
cobaan—selain yang berkaitan dengan agama dan dengan 
syarat diterima dengan sabar—menjadi selaras dengan amal, 
bahkan amat harmonis dengan ibadah tersebut. Sebab, kedua 
hal tersebut menguatkan amal dan mengencangkan ibadah. 
Karena itu, tidak diperbolehkan mengeluhkannya. Justru kita 
harus bersyukur kepada Allah , karena penyakit dan musi-
bah mentransformasi setiap jam dalam kehidupan mereka 
yang tertimpa musibah menjadi ibadah sehari penuh.

Pada dasarnya, ibadah terbagi dua bagian: aktif dan 
pasif. Bagian yang pertama seperti yang kita kenal bersama. 
Sedangkan bagian yang kedua adalah berbagai penyakit dan 
cobaan yang membuat penderitanya merasakan ketidakber-
dayaan dan kelemahannya sehingga ia mencari perlindungan 
kepada Tuhannya yang Maha Pengasih. Dengan cara itulah,  
ia melaksanakan ibadah dengan ikhlas, murni, dan bebas dari 
riya. Apabila penderita tersebut menghiasi dirinya dengan sa-
bar, memikirkan pahalanya di sisi Allah dan keindahan im-
balan dari-Nya, serta bersyukur kepada Tuhan-Nya terhadap 
segala musibah, pada saat itu setiap jam dari usianya beru-
bah laksana satu hari ibadah. Sehingga umurnya yang pendek 
menjadi demikian panjang. Bahkan bagi sebagian dari mere-
ka, setiap detik dari usianya bernilai ibadah sehari penuh.

Aku pernah sangat risau ketika salah seorang saudaraku 
seiman, al-Hafi dz Ahmad Muhajir, menderita penyakit yang 



52

Terapi Maknawi

dahsyat. Pada saat itu terbetik dalam hati ini, “Berikan kabar 
gembira kepadanya, ucapkan selamat kepadanya, karena se-
tiap detik dari usianya bak ibadah satu hari penuh”. Sebab, ia 
benar-benar bersyukur kepada Tuhannya yang Maha Pen-
gasih melalui kesabaran yang indah.

Nuktah Ketiga
Seperti yang telah kami paparkan dalam al-Kalimât 

bahwa apabila seseorang memikirkan masa lalunya, maka 
akan terbesit dalam hatinya dan akan terlontar dari mulutnya 
“Oh, alangkah ruginya!” atau “Segala puji bagi Allah”. Arti-
nya, orang tersebut mungkin akan menyesal dan kecewa, atau 
memuji dan mensyukuri Tuhannya. Rasa sedih dan kecewa 
muncul karena penderitaan jiwa yang bersumber dari keter-
pisahannya dari berbagai kenikmatan pada masa sebelumnya. 
Hal tersebut dikarenakan hilangnya kenikmatan merupakan 
sebuah penderitaan. Bahkan rasa nikmat yang hilang tersebut 
dapat menimbulkan penderitaan yang berkesinambungan. 
Merenungkannya akan memeras derita tersebut dan mene-
teskan rasa sesal dan duka.

Adapun kenikmatan maknawi yang berkesinambungan 
dari hilangnya derita temporer yang dilalui seseorang dalam 
hidupnya, membuat lidahnya mengucapkan puja dan puji ke-
pada Allah . Hal ini bersifat fi trah, dirasakan oleh setiap 
orang. Di samping itu, apabila si penderita mengingat imbalan 
yang indah dan ganjaran yang baik—yang disediakan di akhi-
rat—dan merenungkan umur pendeknya yang memanjang 
akibat penyakit, maka ia tidak hanya bersabar terhadap deri-
ta yang ditimpakan kepadanya, tetapi juga mencapai derajat 



Menghayati Keteladanan Nabi Ayyub 

53

syukur kepada Allah dan ridha dengan segala ketentuan-Nya. 
Lidahnya pun akan mensyukuri Tuhannya seraya berkata:

Segala puji bagi Allah dalam kondisi apa pun, 
kecuali kekufuran dan kesesatan.

Ada peribahasa yang berbunyi, “Betapa panjangnya 
masa musibah”. Pribahasa tersebut memang benar, namun 
dengan pengertian yang berbeda dari apa yang dikenal dan di-
duga banyak orang. Mereka menganggap musibah itu panjang 
karena penderitaan dan kesengsaraan yang ada di dalamnya. 
Padahal sebetulnya ia menjadi terbentang panjang sepanjang 
umur manusia karena menghasilkan kehidupan yang mulia.

Nuktah Keempat
Pada bagian pertama dari “Kalimat Kedua Puluh Satu”, 

telah kami jelaskan bahwa apabila manusia tidak mencerai-be-
raikan potensi kesabaran yang dianugerahkan kepadanya dan 
tidak menghamburkannya dalam berbagai ilusi dan kekha-
watiran, maka potensi tersebut sudah cukup membuatnya 
tegar menghadapi semua musibah dan bencana. Akan tetapi, 
keter kungkungan manusia dalam rasa cemas, kelalaiannya 
dari Allah, serta keteperdayaannya ia oleh kehidupan dunia 
fana yang seolah-olah abadi, membuatnya mencerai-beraikan 
potensi kesabarannya lantaran memikirkan penderitaan masa 
lalu dan kecemasan terhadap masa depan. Sehingga kesabar-
an yang dianugerahkan Allah kepadanya tak lagi bisa mem-
buatnya sanggup dan tegar dalam menghadapi musibah yang 



54

Terapi Maknawi

ada. Dia pun mulai mengeluh. Seakan-akan dia mengadukan 
Allah kepada manusia seraya menampakkan sedikit atau 
bahkan habisnya kesabarannya sehingga menjadikannya bak 
orang gila.

Padahal, tidak layak baginya untuk gelisah seperti itu. 
Sebab, kesulitan hari-hari yang telah lewat—jika dilalui de-
ngan musibah—telah hilang dan menyisakan kelapangan. 
Kepenatan dan rasa sakitnya juga telah sirna, yang tersisa ha-
nya kenikmatan. Tekanan dan himpitannya telah lenyap, yang 
masih ada hanyalah ganjarannya. Karena itu, ia tidak diperke-
nankan untuk mengeluh. Bahkan seharusnya ia bersyukur ke-
pada Allah  dengan penuh rasa rindu. Dia (manusia) juga 
tidak diperkenankan untuk benci dan marah terhadap musi-
bah yang ada. Justru ia harus mengikat rasa cinta kepadanya. 
Sebab, usia manusia yang telah berlalu tersebut telah berubah 
menjadi usia yang bahagia dan kekal karena dilalui dengan 
musibah. Karena itu, merupakan suatu kebodohan apabila 
seseorang mencerai-beraikan dan menyia-nyiakan kesabar-
annya dengan memikirkan penderitaan yang telah berlalu. 

Adalah kebodohan menghawatirkan musibah dan pe-
nyakit yang mungkin menimpa manusia pada masa men-
datang. Sebab, saat itu masih belum tiba. Sebagaimana meru-
pakan kedunguan apabila seseorang memakan banyak nasi 
dan meminum banyak air karena khawatir akan kelaparan 
dan kehausan keesokan harinya. Demikian pula dengan 
orang yang sejak sekarang sudah bersedih dan gelisah karena 
khawatir mendapatkan musibah dan penyakit di masa men-
datang. Menampakkan kegelisahan terhadap berbagai musi-
bah di masa depan tanpa alasan yang jelas adalah puncak ke-



Menghayati Keteladanan Nabi Ayyub 

55

tololan yang sampai pada tingkat merenggut kelembutan dan 
perasaan kasih dalam diri seseorang. Bahkan, dengan demiki-
an ia telah menganiaya dirinya sendiri.

Kesimpulan, sebagaimana rasa syukur dapat menambah 
kenikmatan itu sendiri, maka keluhan akan menambah musi-
bah tersebut dan bisa membuat seseorang tidak lagi mengasi-
hi dirinya.

Seorang saleh dari Erzurum menderita penyakit kro-
nis dan ganas. Hal itu terjadi setahun setelah Perang Dunia 
I berkobar. Aku pun pergi menjenguknya dan ia mengeluh 
kepadaku seraya berkata, “Saudaraku, sejak seratus hari aku 
sama sekali belum merasakan lelapnya tidur”. 

Keluhannya membuatku sedih. Akan tetapi, pada saat 
itu aku teringat dan berkata kepadanya, “Saudaraku, seratus 
hari yang telah berlalu, pada saat ini menjadi senilai seratus 
hari yang menyenangkan. Karena itu, jangan Anda mengingat 
dan mengeluhkannya. Tapi renungkanlah hari-hari tersebut 
dari sisi hilang dan lenyapnya, lalu bersyukurlah kepada Allah 
atas segala hal tersebut.

“Untuk hari-hari yang akan datang, karena semua-
nya belum lagi tiba, maka pasrahkan dan sandarkan dirimu 
kepada Allah Yang Maha Pengasih dan Penyayang. Jangan 
menangis sebelum dipukul. Jangan takut terhadap sesuatu 
yang tidak ada. Jangan pula mengada-ada. Fokuskan pikiran 
untuk saat ini saja, karena potensi kesabaran yang kau miliki 
cukup untuk saat ini. Jangan pernah meniru dan mengikuti 
jejak pemim pin dungu yang memecah kekuatan di markasnya 
ke kiri dan ke kanan. Padahal pada saat itu, kekuatan musuh 
yang berada di kiri bergerak ke sisi kanan yang belum lagi 



56

Terapi Maknawi

bersiap menyerang. Ketika musuh mengetahui hal ini, me-
reka segera menyerang kekuatan kecil yang ada di markas dan 
menghabisi mereka.

“Saudaraku, jangan seperti pemimpin di atas. Konsen-
trasikan semua kekuatan Anda untuk saat ini saja. Nanti-
kan rahmat Allah yang masih luas dan renungkan pahala di 
akhirat. Renungkan transformasi yang dilakukan derita sakit 
Anda dengan menjadikan umur fana Anda yang pendek men-
jadi panjang. Karena itu, bersyukurlah kepada Allah  se-
bagai ganti dari berbagai keluhan ini”.

Nasihat ini memberikan pencerahan kepada si sakit 
tersebut sehingga ia berkata, “Alhamdulillah, derita sakitku 
sudah banyak berkurang”.

Nuktah Kelima
Nuktah ini terdiri atas tiga persoalan:
Persoalan pertama: Sesungguhnya musibah dan ben-

cana yang hakiki dan dianggap sangat berbahaya adalah 
yang menyerang agama. Apabila kondisi tersebut yang terja-
di, maka manusia harus segera berlindung kepada Allah  
dan bersimpuh dihadapan-Nya. Adapun musibah yang tidak 
menyerang agama, pada hakikatnya bukanlah musibah. Se-
bab, musibah jenis ini memiliki beberapa makna:

Pertama, ia sebagai peringatan (teguran penuh kasih) 
yang Allah tujukan kepada hamba-Nya yang lalai. Ia sama 
seperti peringatan seorang penggembala kepada kambing 
gembalaannya ketika melewati batas penggembalaan dengan 
melemeparkan bebatuan. Sehingga kambing tersebut me-



Menghayati Keteladanan Nabi Ayyub 

57

nyadari bahwa penggembalanya memberikan peringatan un-
tuk menghindari perkara yang berbahaya dengan lemparan 
batu, dan akhirnya kembali masuk ke daerah penggemba-
laannya dengan ridha dan perasaan tenang. Demikian halnya 
dengan musibah, sesungguhnya sebagian besar dari musibah 
itu sendiri adalah peringatan Ilahi dan teguran penuh kasih 
untuk manusia.

Kedua, musibah sebagai penebus dosa. 
Ketiga, musibah sebagai anugerah ilahi untuk membe-

rikan ketenangan kepada manusia dengan cara membendung 
kelalaian, serta memberitahukan ketidakberdayaan dan kefa-
kirannya yang tertanam dalam fi trahnya.

Adapun musibah yang diderita oleh manusia saat sakit—
sebagaimana yang telah dipaparkan sebelumnya—sudah 
dapat dipastikan bahwa ia bukanlah musibah yang sesung-
guhnya, akan tetapi kelembutan rabbani karena ia membe-
baskan manusia dari dosa dan kesalahan. Sebagaimana telah 
diriwayatkan dalam sebuah hadis sahih:

“Tidaklah seorang muslim ditimpa musibah, melainkan 
Allah  menggugurkan kesalahan-kesalahannya (menghapus 
dosa-dosanya), seperti halnya dedaunan pohon yang bergu-
guran . 20

20 Lihat: al-Bukhari, al-Mardhâ, 1; Muslim, al-Birru, 14; ad-Dârimi, 
ar-Riqâq, 57; dan Ahmad ibn Hambal, al-Musnad, 1/371, 2/303.



58

Terapi Maknawi

Demikianlah, dalam munajatnya, Nabi Ayyub  tidak 
berdoa untuk kenyamanan dirinya. Akan tetapi, ia memohon 
kesembuhan kepada Allah ketika penyakit telah menghala-
ngi lisannya untuk berzikir dan qalbunya untuk bertafakkur. 
Ia memohon kesembuhan agar bisa melakukan tugas-tugas 
ubudiyah dengan penuh ketulusan. Oleh karena itu, sudah 
seharusnya hal pertama yang menjadi tujuan kita dalam ber-
munajat adalah niat mengharapkan kesembuhan atas luka-lu-
ka rohani kita dan penyakit-penyakit batin akibat melakukan 
dosa. Dan kita juga harus memohon perlindungan kepada 
Allah Yang Mahakuasa ketika penyakit fi sik yang kita derita 
menghalangi kita untuk beribadah. Saat itu kita berlindung 
dengan merendahkan diri dan memohon pertolongan-Nya 
tanpa mengeluh dan memprotes. Karena jika kita ridha akan 
sifat ketuhanan-Nya (rububiyah-Nya) yang menyeluruh, 
maka selama itu pula kita harus ridha dan menerima dengan 
total apa yang diberikan-Nya kepada kita melalui sifat rububi-
yah-Nya.

Adapun keluhan yang mengisyaratkan penolakan dan ke-
beratan atas qadha dan qadar-Nya, ia persis seperti mengkri-
tik ketentuan Ilahi yang adil dan meragukan rahmat-Nya yang 
amat luas. Dan siapa pun yang mengkritik takdir-Nya akan 
terkapar oleh takdir itu sendiri, dan yang meragukan rahmat 
Allah akan terhalang dari rahmat itu. Sebab, sebagaimana 
menggunakan tangan yang patah untuk membalas dendam 
akan memperparah kondisinya, demikian pula menghadapi 
musibah dengan keluh kesah, kerisauan, kritikan, dan kegeli-
sahan akan melipatgandakan musibah tersebut.



Menghayati Keteladanan Nabi Ayyub 

59

Persoalan kedua: Jika engkau membesar-besarkan 
musibah fi sik, maka ia akan membesar. Dan setiap kali eng-
kau menyepelekannya, ia akan mengecil. Misalnya, setiap kali 
seseorang menaruh perhatian kepada ilusi yang dilihatnya di 
malam hari, maka ilusi tersebut akan menjadi besar. Padahal 
jika diabaikan, ilusi tersebut akan lenyap. Demikian pula, se-
tiap kali seseorang mengganggu sarang lebah, maka lebah-le-
bah itu akan menyerangnya. Akan tetapi jika diabaikan, maka 
lebah-lebah itu akan diam di tempat.

Demikian pula dengan musibah fi sik. Ketika seseorang 
membesar-besarkan musibah tersebut, memfokuskan perha-
tian kepadanya serta merisaukannya, maka ia akan menem-
bus jasad dan menancap di hati. Dan ketika musibah mak-
nawi yang ada dalam hati tumbuh dan menjadi pendukung 
musibah fi sik, maka musibah fi sik akan berlanjut dan ber-
langsung lama. Akan tetapi, ketika seseorang dapat menghi-
langkan kerisauan dan kegelisahan dari akarnya dengan ridha 
terhadap qadha Allah dan bertawakkal terhadap rahmat-Nya, 
musibah fi sik tersebut akan berangsur pergi dan menghilang, 
bagaikan pohon yang layu dan kering dedaunannya lantaran 
terpotong akarnya.

Aku pernah mengungkapkan hakikat ini dalam untaian 
kalimat berikut:

Tidak usah mengeluh wahai yang malang, namun
bertawakkallah kepada Allah dalam menghadapi

ujian yang menimpa.
Mengeluh adalah musibah, bahkan melebihi musibah 

dan merupakan kesalahan besar.



60

Terapi Maknawi

Jika engkau mengetahui Dzat yang mengujimu, maka
musibah akan menjadi karunia dan kebahagiaan.

Tidak usah mengeluh dan banyaklah bersyukur. Bunga 
tersenyum melihat rasa senang sang kekasih, burung bulbul.

* * *
Jika tidak menemukan Allah, duniamu menjadi petaka

dan derita, lenyap dan fana, serta sia-sia.
Mari bertawakkal kepada-Nya dalam menghadapi musibah.
Mengapa engkau mengeluhkan musibah yang kecil, padahal 

engkau terbebani dengan berbagai musibah seluas dunia.

* * *
Tersenyumlah dengan sikap tawakkal dalam menghadapi 

musibah agar musibah itu pun tersenyum.
Setiap kali tersenyum, ia akan mengecil hingga 

akhirnya menghilang.

Ya, sebagaimana manusia meredam kemarahan mu-
suhnya dengan menampakkan wajah ceria dan senyuman, 
kerasnya permusuhan akan melentur dan api perselisihan 
akan padam. Bahkan kondisinya bisa berubah menjadi se-
buah persahabatan dan perdamaian. Demikian pula dampak 
dari sebuah musibah akan hilang apabila musibah tersebut di-
hadapi dengan tawakkal kepada Allah .

Persoalan ketiga: Setiap zaman tentu memiliki atur-
an dan ketentuan khusus. Pada masa kelalaian sekarang ini, 
musibah telah berubah bentuk. Bagi sebagian orang, musi-
bah tidak selamanya merupakan musibah, tapi kemurahan 
Ilahi dan kelembutan dari-Nya. Aku melihat mereka yang 



Menghayati Keteladanan Nabi Ayyub 

61

mendapatkan musibah pada saat sekarang ini adalah orang-
orang yang beruntung dan bahagia, selama hal tersebut ti-
dak merusak agamanya. Dalam pandanganku, penyakit dan 
musibah tersebut tidak mengakibatkan bahaya sehingga ha-
rus dilawan dan penderitanya harus dikasihani. Sebab, aku 
menyaksikan setiap pemuda yang menderita sakit yang men-
datangiku lebih memiliki komitmen kepada agama dan ikatan 
dengan akhirat dibanding pemuda lain yang sebaya.

Hal tersebut membuatku sadar bahwa penyakit dan pen-
deritaan bagi orang-orang ini bukanlah musibah, tapi salah 
satu nikmat Allah . Sebab, penyakit tersebut memberikan 
manfaat yang besar bagi kehidupan ukhrawi penderitanya 
dan menjadi salah satu bentuk ibadah, walaupun hal terse-
but memberatkan kehidupan dunianya yang fana. Jika bera-
da dalam kondisi sehat, pemuda ini bisa saja tidak menger-
jakan perintah Ilahi sebagaimana ketika ia menderita sakit. 
Bahkan bisa jadi dia akan terbawa arus melakukan berbagai 
hal ceroboh, gegabah, dan buruk, seperti yang dilakukan para 
pemuda pada umumnya.

Penutup
Allah  telah menyertakan kelemahan tak terbatas dan 

kefakiran tak berujung ke dalam diri manusia untuk menun-
jukkan kekuasan-Nya yang mutlak dan rahmat-Nya yang sa-
ngat luas. Allah  juga telah menciptakan manusia dalam 
bentuk dan penampilan spesifi k, yang mana ia terkadang 
amat sedih dan kadang sangat gembira, untuk memperlihat-
kan goresan nama-nama-Nya yang mulia.



62

Terapi Maknawi

Allah menciptakan manusia dalam bentuk mesin ajaib 
yang memiliki ratusan perangkat dan roda. Masing-masing 
memiliki kesenangan, tugas, upah, dan ganjaran yang ber-
beda. Seakan-akan nama-nama Allah yang mulia, yang ter-
manifestasi di alam yang disebut makrokosmos ini, sebagian 
besar tampak pula di dalam diri manusia yang merupakan 
alam kecil (mikrokosmos). Di samping itu, berbagai hal yang 
bermanfaat seperti kesehatan, keselamatan, dan kenikmatan 
yang ada pada diri manusia mendorongnya untuk bersyukur 
dan melakukan berbagai kewajiban sehingga manusia terse-
but seakan-akan seperti mesin syukur.

Demikian halnya pada berbagai musibah, penyakit, de-
rita, dan berbagai faktor yang menstimulasi dan menggerak-
kan emosinya, mendorong roda-roda mesin tersebut untuk 
bekerja dan bergerak. Dari tempat yang tersembunyi, ia me-
rangsang mesin itu sehingga memancarkan kelemahan, keti-
dakberdayaan, dan kefakiran yang merupakan fi trah kemanu-
siaan. Musibah tidak mendorong manusia untuk berlindung 
kepada Allah dengan satu lidah saja, tapi dengan seluruh 
anggota tubuhnya. Dengan segala musibah, rintangan, dan 
hambatan tersebut, manusia tampak seperti sebuah pena yang 
berisi ribuan mata pena. Ia tuliskan garis kehidupannya dalam 
lembaran hidupnya, kemudian membentuk lembaran menak-
jubkan dari nama Allah yang mulia hingga menyerupai satu 
kasidah indah dan sebuah lembaran pengumuman. Dengan 
demikian, ia telah melaksanakan tugas fi trahnya.



63


PENYAKIT WAS-WAS DAN OBATNYA21

“Katakanlah: Ya Tuhanku, aku berlindung kepada-Mu dari 
bisikan setan. Dan aku juga berlindung kepada-Mu wahai 

Tuhan dari kedatangan mereka kepadaku.”
(QS. al-Mu’minûn [23]: 97-98).

Wahai saudara yang sedang terserang penyakit was-
was! Tahukah engkau was-was ini seperti apa? Ia 
seperti musibah. Awalnya ia kecil, namun sedikit 

demi sedikit membesar seiring dengan tingkat perhatianmu 
padanya. Sebaliknya, sejauh mana engkau mengabaikannya, 
sejauh itu pula ia akan menghilang. Ia menjadi besar tatkala 

21 Kedudukan Kedua dalam “Kalimat Kedua Puluh Satu” pada buku 
al-Kalimât.



64

Terapi Maknawi

engkau anggap besar, dan menjadi kecil tatkala kau remeh-
kan. Ketika engkau takut padanya, ia akan menginjak dan 
menyerangmu dengan berbagai penyakit. Namun jika engkau 
tidak takut, ia pun mengecil dan menghilang. Apabila engkau 
tidak mengetahui hakikatnya, ia akan terus eksis. Sebalik nya, 
apabila engkau mengetahui hakikat dan esensinya, ia akan 
terkikis.

Jika demikian, aku akan menjelaskan kepadamu lima 
aspek dari sekian banyak aspek yang sering terjadi. Semoga 
dengan izin Allah penjelasan tentangnya bisa menjadi obat 
bagi seluruh qalbu kita. Hal ini karena kebodohan dapat 
mendatangkan rasa was-was, sementara pengetahuan bisa 
menangkal keburukannya. Apabila engkau tidak mengeta-
huinya, ia akan datang dan mendekat. Namun jika engkau 
mengetahui dan mengenalinya, rasa was-was tadi akan ber-
balik dan pergi.

Aspek Pertama
Pertama-tama setan melemparkan keragu-raguan ke 

dalam qalbu. Jika qalbu tidak menerimanya, maka keragu-ra-
guan itu akan berubah menjadi makian dan cacian. Ter-
bayang padanya sejumlah lintasan pikiran buruk dan bisikan 
yang bertentangan dengan adab. Hal ini membuat qalbu yang 
malang tadi merintih di bawah tekanan keputusasaan ser-
ta berteriak, “Oh, celaka!” Orang yang terkena was-was ini 
mengira qalbunya penuh dosa dan merasa telah berbuat bu-
ruk terhadap Tuhannya. Ia merasa gusar, resah, dan gelisah. 
Akibatnya, ia tidak tenang dan tidak tenteram, serta berusaha 
tenggelam dalam gelombang kelalaian. 



Penyakit Was-was dan Obatnya

65

Salep untuk luka ini sebagai berikut:
Wahai orang yang terkena was-was dan malang! Ja-

ngan takut dan resah. Sebab, apa yang terlintas pada cermin 
pikiranmu bukanlah cacian ataupun makian. Ia hanyalah ilu-
si dan sekadar khayalan. Karena membayangkan kekufuran 
bukan kekufuran, maka membayangkan makian juga bukan 
makian. Sebab, sebagaimana diketahui secara aksiomatis bah-
wa membayangkan bukanlah sebuah pernyataan, sedangkan 
makian merupakan sebuah pernyataan. Lebih dari itu, sejum-
lah ungkapan yang tidak layak itu bukan keluar dari qalbumu. 
Qalbumu malah merasa sedih dan tersiksa. Barangkali ia ber-
sumber dari bisikan setan yang dekat dengan qalbu.

Karena itu, bahaya was-was terletak pada asumsi ada-
nya bahaya. Dengan kata lain, yang berbahaya bagi qalbu 
adalah asumsi kita akan bahayanya. Sebab, awalnya seseorang 
mengkhayalkan sesuatu yang tidak berdasar yang seolah-olah 
merupakan sebuah kenyataan. Lalu dinisbatkanlah padanya 
sejumlah perbuatan setan yang sebetulnya tidak ia lakukan. 
Maka, dari sana ia mengira bahwa bisikan setan tersebut me-
rupakan lintasan qalbunya. Ia juga membayangkan bahaya-
nya sehingga terjatuh padanya. Inilah yang sebenarnya di-
inginkan oleh setan.

Aspek Kedua 
Ketika sejumlah makna keluar dari qalbu, ia menu-

ju khayalan dalam kondisi bersih dari semua gambaran. Di 
khayalan dan imajinasi ini ia baru mendapat bentuk. Kha-
yalan inilah yang senantiasa—dan karena sebab tertentu—
menyusun semacam gambar seraya menghamparkan bentuk 



66

Terapi Maknawi

yang menjadi perhatiannya ketika berkhayal. Makna apa pun 
yang keluar akan dibungkus oleh khayalan dengan bentuk 
tadi, dikaitkan padanya, dihias, atau ditutup dengannya. Jika 
makna atau isinya bersih, sementara bentuk dan gambarnya 
kotor, ia tidak dapat dibungkus. Yang ada hanyalah sekadar 
menyentuh. Dari sini, orang yang terkena was-was rancu da-
lam memahami sentuhan di atas sehingga ia mengira sebagai 
bungkus yang dipakaikan. Akhirnya ia berkata, “Oh, celaka! 
Qalbuku telah terjerumus ke dalam jurang. Dengan ini, diri-
ku termasuk orang yang jauh dari rahmat Allah.” Maka, setan 
pun memanfaatkan kondisi ini secara maksimal.

Nah, salep yang dapat menyembuhkan luka parah ini se-
bagai berikut: 

Sebagaimana najis yang terdapat dalam perutmu tidak 
mempengaruhi dan tidak merusak kebersihan lahiriah yang 
merupakan perantara untuk mencapai kesucian shalat, demiki-
an pula dengan keberadaan berbagai gambaran kotor di dekat 
makna yang suci dan bersih. Ia tidak memberikan bahaya.

Sebagai contoh: Bisa jadi engkau sedang merenungkan 
salah satu tanda kekuasaan Allah. Tiba-tiba penyakit atau 
sejumlah keburukan membayang-bayangi dirimu. Dalam 
kondisi demikian, tentu saja khayalanmu terdorong untuk 
mencari obat atau memenuhi kebutuhan dengan merangkai 
berbagai gambaran buruk yang diakibatkan olehnya. Maka, 
sejumlah makna yang bersumber dari perenungannya akan 
melewati berbagai bayangan buruk tadi. Biarkan ia berlalu. Ia 
sama sekali tidak berbahaya dan tidak menimbulkan dampak 
apa-apa. Yang berbahaya ialah jika ia terus dipikirkan dan di-
anggap mendatangkan bahaya.



Penyakit Was-was dan Obatnya

67

Aspek Ketiga
Terdapat sejumlah korelasi samar antar-sejumlah hal. 

Dan bisa jadi terdapat sejumlah garis hubungan bahkan an-
tara segala hal yang tidak kita prediksi. Garis ini dapat bersi-
fat asli atau hakiki dan dapat pula merupakan hasil imajinasi 
sesuai dengan aktivitas yang digeluti. Inilah yang kadang kala 
menjadi penyebab datangnya berbagai khayalan dan imajinasi 
buruk ketika mencermati sejumlah persoalan suci. Pasalnya, 
kontradiksi yang menjadi sebab jauhnya jarak di luar, justru 
memicu kedekatan dalam bayangan dan khayalan. Ini seper-
ti yang dipahami dalam ilmu bayan. Artinya, yang mengga-
bungkan antara dua gambaran dari sesuatu yang kontradiktif 
tidak lain adalah khayalan. Lintasan pikiran yang bersumber 
darinya disebut “pertautan pikiran.”

Sebagai contoh: Ketika engkau bermunajat kepada Tu-
han dalam shalatmu dengan khusyuk, tunduk, dengan qalbu 
yang hadir dan menghadap kiblat, tiba-tiba pertautan pikiran 
ini menggiringmu kepada hal-hal memalukan yang tidak ber-
guna.

Wahai saudaraku, jika engkau diuji dengannya, jangan 
sampai resah dan gelisah. Namun kembalilah kepada kondisi 
fi trimu. Jangan kau sibukkan pikiranmu dengan berkata, “Aku 
telah banyak berbuat salah,” lalu mencari penyebabnya. Akan 
tetapi, abaikan ia agar berbagai bayangan yang lemah terse-
but tidak menjadi kuat lantaran kau perhatikan. Sebab, ketika 
engkau memperlihatkan rasa putus asa, penyesalan, dan per-
hatian kepadanya, lintasan pikiran ini berubah menjadi ke-
biasaan yang secara berangsur-angsur mengakar dan berubah 
menjadi penyakit khayalan. Namun jangan pernah cemas. Ia 



68

Terapi Maknawi

bukan penyakit qalbu. Sebab, sebagian besar lintasan pikiran 
ini muncul di luar kehendak manusia. Biasanya ia terjadi pada 
orang-orang yang sensitif. Nah, setan berusaha sekuat tenaga 
memanfaatkan rasa was-was tersebut.

Obat dari penyakit tersebut sebagai berikut:
Ketahuilah bahwa engkau tidak bertanggung jawab ter-

hadap pertautan pikiran di atas. Sebab, biasanya ia terjadi bu-
kan karena disengaja. Tidak ada percampuran dan sentuhan 
di dalamnya. Ia hanya sekadar mendekat dan setelah itu tidak 
ada. Karenanya, jangan tautkan antara satu lintasan pikiran 
dan yang lainnya. 

Dengan demikian, ia tidak akan saling membahayakan. 
Sebagaimana kedekatan malaikat pemberi ilham dengan setan 
di seputar qalbu tidak berpengaruh padanya serta kedekat an 
orang taat dengan orang jahat dalam satu rumah tidak me-
nimbulkan bahaya, demikian pula ketika lintasan pikiran 
buruk yang tak disengaja masuk di antara sejumlah pikiran 
yang suci dan bersih. Ia tidak akan menimbulkan bahaya. Ter-
kecuali jika memang disengaja, atau engkau disibukkan den-
gannya, serta menganggapnya berbahaya. Kadang kala qalbu 
dalam kondisi lemah sehingga pikiran sibuk dengan sesuatu 
yang tak berguna. Dalam kondisi demikian, setan mengambil 
kesempatan, mempersembahkan sejumlah gambaran buruk 
seraya menyebarkannya ke mana-mana.

Aspek Keempat
Ini adalah jenis was-was yang bersumber dari sikap ber-

lebihan saat berusaha melakukan amal yang paling sempur-



Penyakit Was-was dan Obatnya

69

na. Semakin berlebihan dalam melakukan sesuatu atas nama 
takwa, kondisinya semakin buruk dan runyam. Akibatnya, ia 
nyaris terjatuh ke dalam hal yang haram pada saat berusaha 
melakukan amal saleh yang paling utama dan sempurna. Bisa 
jadi yang wajib ditinggalkan karena berusaha menjaga yang 
sunnah ketika ia terus bertanya-tanya sejauh mana amalnya 
sah dan diterima. Orang yang semacam ini senantiasa ber-
kata, “Apakah amalku sah?” Ia terus memikirkannya hingga 
akhirnya putus asa. Nah, di sini setan masuk dengan melem-
parkan panahnya hingga melukai jiwa. 

Penyakit ini dapat diobati dengan dua hal:
Pertama, ketahuilah bahwa bisikan semacam itu hanya 

layak dimiliki kalangan Muktazilah yang berpendapat bah-
wa, “Amal perbuatan manusia, sebagai mukallaf, dari sisi 
balasan ukhrawi pada dasarnya dapat berupa kebaikan atau 
keburuk an. Lalu syariat datang menetapkan bahwa ini baik 
dan itu buruk. Dengan kata lain, baik dan buruk merupakan 
dua hal yang terdapat pada tabiat sesuatu—sesuai dengan ba-
lasan ukhrawi yang ada. Adapun perintah dan larangan hanya 
mengikuti dan menetapkan.” Karena itu, karakter mazhab ini 
membuat manusia selalu mempertanyakan amal perbuatan-
nya, “Apakah amalku terwujud dalam bentuk paling sempur-
na atau tidak?” 

Sementara kalangan yang berpegang pada kebenaran, 
yaitu kalangan Ahlus-sunnah wal-jama`ah, berpendapat bah-
wa, “Allah memerintahkan sesuatu sehingga ia merupakan 
sesuatu yang baik dan melarang sesuatu sehingga ia merupa-
kan sesuatu yang buruk.” Dengan adanya perintah dan larang-
an, yang baik dan buruk terwujud. Artinya, baik dan buruk 



70

Terapi Maknawi

adalah dilihat dari sisi orang yang berbuat serta bergantung 
kepada kesudahan keduanya di akhirat; bukan akibat dan ke-
sudahannya di dunia.

Sebagai contoh: Apabila engkau berwudhu atau shalat, 
ternyata ada sesuatu yang tersembunyi bagimu yang dapat 
merusak shalat atau wudhumu namun engkau tidak me-
nyadarinya. Dalam kondisi demikian, shalat dan wudhumu 
tetap sah dan baik. Namun bagi kaum Muktazilah, “Pada 
hakikatnya keduanya buruk dan rusak. Akan tetapi, ia tetap 
diterima karena engkau tidak mengetahuinya. Sebab, ketidak-
tahuan dimaafk an.” 

Demikian wahai saudaraku yang sedang diuji. Dengan 
berpegang pada mazhab Ahlus-sunnah wal-jamaah, amal per-
buatanmu sah dan tidak ternodai karena sejalan dengan bunyi 
lahiriah syariat. Jangan pernah merasa was-was ter hadap ke-
absahan amalmu. Namun jangan pula merasa bangga dengan-
nya, karena engkau tikak mengetahui dengan pasti “apakah ia 
diterima di sisi Allah atau tidak?”

Kedua, ketahuilah bahwa Islam adalah agama Allah yang 
benar dan mudah. Tidak ada kesulitan di dalamnya. Keempat 
mazhab berada di atas jalan yang benar. Menyadari kekuran-
gan yang mengantarkan seseorang untuk beristigfar akan le-
bih baik ketimbang sikap lupa diri yang bersumber dari rasa 
bangga dengan amal. Karena itu, jika orang yang terkena was-
was melihat dirinya lalai dalam beramal lalu meminta am-
punan kepada Tuhan, hal itu seribu kali lebih baik daripada 
sikap sombong dan bangga dengan amal. 

Jika demikian, buanglah segala bisikan yang ada dan ka-
takan secara lantang kepada setan, “Kondisi ini sangat sulit 



Penyakit Was-was dan Obatnya

71

dan mengetahui hakikat sesuatu amatlah sukar. Bahkan ia 
bertentangan dengan kemudahan yang terdapat dalam Islam 
serta berlawanan dengan kaidah yang berbunyi, “Tidak boleh 
ada kesulitan dalam agama” dan “agama itu mudah”. Karena 
itu, amalku ini harus sesuai dengan mazhab Islam yang be-
nar. Itu sudah cukup bagiku. Ia menjadi sarana bagiku untuk 
menghadap Tuhan seraya bersujud dan bersimpuh untuk me-
minta ampunan. Aku mengakui kelalaianku dalam beramal. 
Dia Maha Mendengar dan Maha Mengabulkan.”

Aspek Kelima
Yaitu, bisikan dan was-was yang masuk dalam bentuk 

syubhat yang menyerang persoalan iman.
Sering kali orang yang diserang was-was dihadap-

kan pada berbagai khayalan. Ia mengira hal ini berasal dari 
pikiran. Artinya, ia menyangka bahwa berbagai syubhat yang 
menyerang khayalannya seakan-akan dapat diterima oleh 
akal. Yakni, ia dianggap syubhat yang masuk ke dalam akal. 
Akhirnya, ia mengira bahwa keyakinannya telah rusak. Pada 
kali yang lain ia juga merasa bahwa syubhat tersebut merupa-
kan bentuk keraguan yang membahayakan iman. Kadangkala 
ia juga menganggap seolah-olah syubhat yang terlintas dalam 
benak dibenarkan oleh akalnya. Bisa jadi ia mengira bahwa 
setiap pemikiran di seputar masalah kekufuran merupakan 
bentuk kekufuran. Artinya, ia mengasumsikan setiap upa-
ya pencarian dan penelitian serta setiap proses berpikir dan 
penelaahan yang mengarah kepada sebab-sebab kesesatan 
sebagai sesuatu yang berlawanan dengan keimanan. Sebagai 
akibatnya, ia resah dan gelisah dengan berbagai instruksi se-



72

Terapi Maknawi

tan yang menipu. Iapun berkata, “Oh celaka! Qalbuku hampa 
dan keyakinanku telah rusak.” Karena ia tidak dapat memper-
baiki berbagai kondisi di atas—yang sebagian besarnya terjadi 
secara tanpa disengaja—dengan ikhtiarnya, maka ia pun ter-
jatuh ke dalam jurang keputusasaan.

Salep bagi luka tersebut sebagai berikut: 
Mengkhayalkan kekufuran bukan kekufuran, sebagaima-

na membayangkan kekufuran bukan kekufuran. Mempersep-
sikan kesesatan bukan kesesatan, sebagaimana memikirkan 
kesesatan bukan kesesatan. Hal itu karena aktivitas mengkha-
yalkan, membayangkan, mempersepsikan, dan memikirkan 
sangat berbeda dengan pembenaran oleh akal dan ketunduk-
an qalbu. Pasalnya, aktivitas menghayalkan, membayangkan, 
mempersepsikan, dan memikirkan merupakan sesuatu yang 
relatif bebas. Karenanya, ia tidak disertai kesengajaan yang 
berasal dari kehendak manusia serta tidak tunduk pada ukur-
an keagamaan. 

Sementara pembenaran dan ketundukan tidak demiki-
an. Keduanya mengikuti sebuah timbangan. Di samping itu, 
khayalan, bayangan, persepsi, dan pikiran bukan merupakan 
pembenaran dan ketundukan sehingga tidak disebut sebagai 
sikap ragu dan bimbang. Hanya saja, jika kondisi ini terus 
berulang sehingga tertanam dalam jiwa, maka ia dapat mela-
hirkan sikap ragu yang sebenarnya. Lalu, karena selalu berse-
berangan atas nama prosedur rasional yang netral dan objekti-
vitas, orang yang mendapat bisikan tersebut secara tidak sadar 
tergelincir dalam kondisi sebagai oposisi. Pada saat itulah, ia 
tidak mau melakukan berbagai tugasnya terhadap Tuhan se-



Penyakit Was-was dan Obatnya

73

hingga binasa. Sebab, dalam benaknya tertanam kondisi yang 
menyerupai pihak yang mewakili musuh dan setan.

Barangkali di antara bentuk was-was yang paling berba-
haya adalah ketika orang yang terkena was-was itu tidak dapat 
membedakan antara “imkân zâti” (kemungkinan menurut po-
tensi) dan “imkân zihni” (kemungkinan menurut akal). Yakni, 
dengan benaknya ia mempersepsikan dan dengan akalnya ia 
meragukan hal yang bersifat mungkin. Padahal terdapat se-
buah kaidah dalam ilmu kalam yang berbunyi, “kemungkinan 
yang bersifat potensi tidak bertentangan dengan keyakinan 
yang bersifat ilmiah. Karena itu, tidak ada pertentangan dan 
kontradiksi antara sesuatu yang bersifat mungkin secara zat-
nya dan sesuatu yang bersifat aksiomatis.”

Agar lebih jelas, kami berikan contoh sebagai berikut: 
Bisa saja laut hitam lenyap sekarang. Ini bisa saja terjadi 

berdasarkan kemungkinan potensial (imkân zâti). Hanya saja, 
kita meyakini keberadaan laut ini di tempatnya sekarang. Kita 
sama sekali tidak meragukannya. Jadi, kemungkinan ini tidak 
melahirkan rasa ragu dan bimbang. Bahkan ia sama sekali ti-
dak merusak keyakinan kita. 

Contoh lain: Bisa saja hari ini mentari tidak terbenam 
dan besok tidak terbit. Hanya saja, kemungkinan ini sama 
sekali tidak merusak keyakinan kita serta tidak memunculkan 
keraguan sedikit pun atasnya. 

Demikianlah, berdasarkan kedua contoh di atas, ber-
bagai ilusi dan bayangan yang bersumber dari kemungkinan 
lenyapnya kehidupan dunia dan terbitnya akhirat termasuk 
hakikat iman yang tidak merusak keyakinan kita sama seka-



74

Terapi Maknawi

li. Karena itu, terdapat sebuah kaidah terkenal dalam prinsip 
aga ma dan ushul fi kih yang berbunyi, “Kemungkinan yang ti-
dak beralasan, tidak dapat dijadikan pegangan.”

Barangkali engkau bertanya: Apa hikmah manusia 
diuji dengan bisikan yang mengganggu jiwa dan menyakitkan 
hati?

Jawabannya: Jika kita dapat bersikap proporsional ten-
tu bisikan dan was-was tadi dapat menjadi pemicu untuk 
bangkit, sarana untuk terus mencari, media untuk bersung-
guh-sungguh, serta dapat melenyapkan sikap tidak peduli 
dan kurang hati-hati. Karena itu, Allah Yang Maha Mengeta-
hui dan Mahabijak menjadikan was-was sebagai satu bentuk 
cambuk motivasi yang diberikan kepada setan agar dengan-
nya, di negeri ujian dan arena kompetisi ini, manusia dapat 
mengetahui sejumlah hikmah yang telah disebutkan. Ketika 
terasa sangat sakit, kita lari menuju Dzat Yang Maha Menge-
tahui dan Bijaksana seraya  mengucap:

“Aku berlindung kepada Allah dari godaan setan yang terkutuk.”



75


BELASUNGKAWA ATAS KEMATIAN

SEORANG ANAK KECIL22

Wahai Saudaraku seiman, Sayyid al-Hafi dz Khalid!

“Berikan kabar gembira kepada orang-orang sabar. Yaitu yang 
apabila mendapat musibah mereka berkata, “Kita adalah 

milik Allah dan hanya kepada-Nya kita kembali.”
(QS. al-Baqarah [2]: 155-156).

22 Sebuat surat yang dikirim Ustadz Said Nursi, saat berada di Barla, 
kepada salah seorang muridnya yang sedang berduka ditinggal mati oleh 
anaknya.



76

Terapi Maknawi

Saudaraku, aku sangat sedih mendengar berita kematian 
anakmu. Akan tetapi, semua ketentuan ada di tangan 
Allah. Sikap ridha pada keputusan-Nya dan meneri-

ma takdir-Nya adalah syiar Islam. Aku berdoa semoga Allah 
memberimu kesabaran serta menjadikan almarhum sebagai 
simpanan akhirat dan pemberi syafaat untukmu di hari kia-
mat.

Aku akan menjelaskan kepadamu dan kepada kaum 
mukmin yang berduka sepertimu “lima poin” yang bisa men-
jadi kabar gembira dan pelipur lara bagi kalian.

Poin Pertama
Allah  berfi rman:

“Anak-anak yang tetap muda.” (QS. al-Wâqi’ah [56]: 17).

Makna dan rahasia dari ayat tersebut adalah sebagai 
berikut:

Anak-anak orang beriman yang meninggal sebelum 
balig akan dikekalkan di dalam surga sebagai anak-anak yang 
dicinta sesuai dengan kondisi surga. Mereka akan menjadi 
sumber kebahagiaan abadi dalam pangkuan ibu-bapak mere-
ka yang menuju surga. Mereka akan menjadi sumber pemuas 
perasaan paling halus yang dimiliki kedua orang tua; yaitu 
rasa cinta dan kasih sayang kepada anak.

Karena segala sesuatu yang nikmat terdapat di surga, 
maka tidak benar kalau ada yang berkata, “Tidak ada cinta 
dan canda dengan anak di surga, karena di sana tidak ada 



Belasungkawa atas Kematian Seorang Anak Kecil

77

proses berketurunan.” Yang benar, di sana terdapat cinta dan 
canda dengan anak dalam bentuk yang sempurna dan nikmat 
sepanjang jutaan tahun tanpa disertai kepedihan dan duka. 
Hal itu sebagai ganti dari cinta dan canda dengan anak sepan-
jang sepuluh tahun di dunia yang singkat dan fana, yang di-
sertai dengan berbagai duka. Semua itu ditegaskan oleh ayat 
di atas dengan redaksi:

 “Anak-anak yang tetap muda.” Demikianlah, ayat terse-
but menjadi sumber kebahagiaan bagi orang beriman dan 
memberikan kabar yang sangat menggembirakan bagi mereka. 

Poin Kedua
Pada suatu hari, ada seorang ayah yang dipenjara ber-

sama anaknya yang ia dicintai. Ia sangat sedih karena tidak 
mampu memberikan kebahagiaan kepada anaknya, ditambah 
dengan kondisi pribadinya yang berada dalam kesulitan. 

Kemudian penguasa yang bijak mengutus seseorang 
untuk menyampaikan informasi kepadanya, “Meski ini anak-
mu, namun ia adalah salah seorang rakyatku dan bagian dari 
umat ku. Aku akan mengambilnya darimu untuk kudidik di 
istana yang indah dan megah.” Orang itupun menangis dan 
meratap, “Tidak, aku tidak akan memberikan dan menyerah-
kan anakku. Ia pelipur lara bagiku.”

Teman-temannya di penjara berkata, “Wahai Fulan, ti-
dak perlu menangis dan bersedih. Jika engkau bersedih kare-
na kasihan pada anakmu, sesungguhnya ia akan pergi menuju 
istana yang megah dan luas. Hal itu lebih baik daripada ting-



78

Terapi Maknawi

gal di penjara yang kotor, busuk, dan sempit ini. Lalu, kalau 
engkau bersedih karena kepentingan dirimu sehingga si anak 
tetap tinggal di sini dengan tujuan agar engkau bisa mendapat 
manfaat yang masih belum pasti, ia akan menghadapi berba-
gai kesulitan di samping penderitaan yang sangat berat. Na-
mun kalau ia pergi kesana, hal itu akan menjadi jalan bagi 
datangnya ribuan manfaat untukmu. Ia akan menjadi sebab 
yang membuat penguasa melimpahkan kasih sayangnya ke-
padamu. Ia juga akan menjadi penolong bagimu. Pasti pada 
suatu hari sang penguasa ingin membuatnya bahagia dengan 
mempertemukannya denganmu. Tentu saja, ia tidak akan 
mengirimnya kepadamu di penjara. Namun engkau yang 
akan dibawa menemuinya sekaligus mengeluarkanmu dari 
penjara. Ia akan mengirimmu ke istana agar bisa bertemu 
dengan anakmu. Hal itu jika engkau memang taat dan percaya 
kepada penguasa. 

Nah, sama dengan contoh di atas, wahai saudaraku, 
orang-orang beriman sepertimu harus membayangkan hal 
tersebut saat anak mereka meninggal. Hendaknya mereka 
berkata: 

“Anak ini tidak berdosa. Penciptanya Maha Pengasih 
dan Pemurah. Sebagai ganti dari kasih sayangku yang terbatas 
dan didikanku yang tidak sempurna, saat ini ia telah berada 
dalam dekapan rahmat dan pertolongan Ilahi. Ia telah dike-
luarkan dari penjara kesulitan, musibah, dan derita duniawi 
dan dibawa menuju naungan surga fi rdaus-Nya yang agung. 
Maka, selamat wahai anakku!”

“Tidak ada yang tahu apa yang ia lakukan dan bagaima-
na perilaku anak itu kalau seandainya tetap berada di dunia? 



Belasungkawa atas Kematian Seorang Anak Kecil

79

Karena itu, aku tidak meratapi kepergiannya. Aku melihat nya 
bahagia dan beruntung. Adapun rasa sakit yang kurasakan 
terkait dengan kepentinganku pribadi tidak begitu berat. Pa-
salnya, andaikan ia tetap di dunia, ia akan menjadi penawar 
hati yang menyayangi anak kecil dan aku bisa bermain-main 
dengannya selama sekitar sepuluh tahun yang dihiasi oleh 
derita dan duka. Lalu andaikan ia salih dan berbakti serta 
memiliki kemampuan dalam urusan dunia, paling-paling ia 
bisa membantu dan bekerjasama denganku. Namun dengan 
meninggalnya, ia bisa membuatku dapat mencurahkan rasa 
cinta kepada anak selama sepuluh juta tahun di surga yang 
kekal. Ia juga bisa menolongku untuk mendapat kebahagiaan 
abadi. Karena itu, aku tidak terlalu bersedih dengan keper-
giannya bahkan meski harus mengorbankan kepentinganku. 
Sebab, siapa yang kehilangan manfaat dunia yang masih 
diragukan, namun mendapat ribuan manfaat akhirat yang 
pasti terwujud, tentu tidak akan memperlihatkan duka lara 
dan tidak akan meratap putus asa.”

Poin Ketiga
Anak yang meninggal, sebenarnya, adalah makhluk Tu-

han Yang Maha Pengasih, salah satu ciptaan-Nya, dan titipan 
Allah kepada orang tua agar untuk beberapa waktu berada da-
lam pemeliharaan mereka. Allah menjadikan ibu dan ayah nya 
sebagai pelayan yang amanah baginya. Dia tanamkan pada 
keduanya perasaan kasih sayang yang nikmat sebagai upah 
duniawi atas pelayanan yang mereka berikan untuknya.

Sekarang, Tuhan Yang Maha Pengasih itu yang merupa-
kan pemilik hakiki anak tersebut—yang mempunyai sembi-



80

Terapi Maknawi

lan ratus sembilan puluh sembilan bagian atasnya, sementara 
orang tuanya hanya mempunyai satu bagian. Dia mengambil 
anak tersebut darimu sesuai dengan rahmat dan hikmah-Nya 
seraya mengakhiri tugasmu untuk melayaninya. Maka, tidak 
sepantasnya orang beriman bersedih putus asa serta meratap 
yang menyiratkan keluhan pada Tuhan mereka, Sang Pemilik 
seribu bagian di hadapan satu bagian yang bersifat formali-
tas. Ia hanya layak dilakukan oleh orang-orang yang lalai dan 
sesat.   

Poin Keempat
Seandainya dunia kekal abadi, seandainya manusia di 

dunia kekal selamanya, atau seandainya perpisahan bersifat 
abadi, tentu kesedihan yang pedih dan duka lara yang ada bisa 
dimaklumi. Namun, karena dunia merupakan negeri jamuan, 
maka ke mana anak yang meninggal itu pergi, kita semua juga 
akan pergi ke tempat yang sama. Lagi pula yang merasakan 
kematian bukan hanya dia. Namun ia (kematian) adalah jalan 
yang dilalui semua orang. 

Nah, karena perpisahan juga tidak abadi, namun di wak-
tu mendatang akan ada pertemuan kembali di alam Barzakh 
dan di surga, maka yang harus diucapkan adalah, “Segala 
ketentuan adalah milik Allah. Allah yang memberi, Allah 
pula yang berhak mengambilnya.” Hal ini disertai harapan 
mendapat pahala, bersabar, dan bersyukur seraya berkata, 
“Segala puji bagi Allah atas segala kondisi yang ada.”



Belasungkawa atas Kematian Seorang Anak Kecil

81

Poin Kelima
Kasih sayang yang merupakan wujud rahmat Ilahi yang 

paling lembut, paling indah, paling baik, dan paling nikmat, 
adalah eliksir maknawi (obat mujarab). Ia jauh lebih tajam 
daripada cinta. Ia juga sarana paling cepat untuk bisa sampai 
kepada Allah .

Ya, sebagaimana cinta majasi dan duniawi berubah men-
jadi cinta hakiki lewat banyak kesulitan di mana pemiliknya 
menemukan Allah , demikian pula dengan kasih sayang. 
Namun tanpa disertai kesulitan. Ia membuat qalbu terpaut 
dengan Allah guna mengantar pemiliknya kepada Allah  
lewat jalan tercepat dan bentuk yang paling bening. 

Ayah atau ibu sama-sama menyayangi anak mereka 
sepenuh dunia. Ketika anak mereka diambil dari keduanya, 
jika ia termasuk orang bahagia dan orang beriman, ia akan 
membelakangi dunia sehingga melihat Sang Pemberi hakiki 
hadir di hadapannya seraya berkata, “Karena dunia bersi-
fat fana, engkau tidak boleh mengaitkan qalbu dengannya.” 
Maka, dengan kepergian anaknya, ia melihat sebuah relasi 
yang sangat kuat terhadap tempat ke mana anak mereka pergi 
sekaligus mendapatkan kondisi maknawi yang mulia. 

Kaum yang lalai dan sesat tidak memperoleh lima haki-
kat dan kabar gembira di atas. Bayangkan betapa mereka sa-
ngat terpukul dan sedih dengan melihat kondisi berikut: 

Seorang ibu yang sudah tua melihat anak satu-satunya 
yang sangat ia cintai sedang menghadapi sakarat. Seketika 
pikirannya melayang. Ia membayangkan anaknya akan tidur 
di dalam tanah kubur; bukan lagi di atas kasur. Hal itu lan-



82

Terapi Maknawi

taran ia menganggap kematian sebagai ketiadaan dan perpi-
sahan abadi karena menyangka akan kekal di dunia serta aki-
bat dari kelalaian dan kesesatan. Karena itu, sama sekali tidak 
terpikir akan adanya rahmat Allah Yang Maha Pengasih dan 
Penyayang, surga, serta nikmat Firdaus-Nya yang kekal. Dari 
sini engkau bisa membayangkan derita yang dihadapi kaum 
sesat dan lalai akibat dari kepedihan yang tak disertai sinar 
harapan. 

Sebaliknya, iman dan Islam sebagai sarana menggapai 
kebahagiaan dunia akhirat berkata kepada orang beriman: 

“Anak yang menghadapi sakarat ini akan dikirim oleh 
Penciptanya Yang Maha Pengasih menuju surga-Nya setelah 
ia dikeluarkan dari dunia yang kotor. Dia juga akan menja-
dikannya sebagai pemberi syafa’at sekaligus menjadikannya 
sebagai anak abadi untukmu. Karena itu, tidak usah risau dan 
bersedih. Perpisahan ini hanyalah sementara. Bersabarlah 
dengan berkata: “Segala ketentuan adalah milik Allah.”

“Kita adalah milik Allah dan hanya kepada-Nya 
kita akan kembali.”

“Yang kekal, hanyalah Dzat Yang Mahakekal.”

Said Nursi



83


SURAT UNTUK SEORANG DOKTER23

Selamat datang wahai sahabatku yang tulus dan mulia; 
seorang dokter yang mau mendiagnosa penyakitnya!
Kesadaran spiritual seperti yang dijelaskan oleh suratmu 

sungguh sangat layak mendapat ucapan selamat dan penghar-
gaan.

Saudaraku! Ketahuilah bahwa kehidupan merupakan 
hal yang paling berharga di alam ini; melayani kehidupan 
merupakan kewajiban yang paling mulia di antara seluruh 
kewajiban yang ada; serta upaya untuk mengubah kehidupan 
fana menjadi kehidupan abadi merupakan tugas yang paling 
utama dalam hidup.

Ketahui pula bahwa nilai dan urgensi utama kehidupan 
adalah keberadaanya sebagai benih dan pangkal bagi ke-
hidupan yang kekal. Karena itu, membatasi perhatian pada 
kehidupan yang fana ini dalam bentuk meracuni dan merusak 
kehidupan yang abadi merupakan kedunguan seperti orang 
yang menukar mentari abadi dengan kilat selintas.

23 Ini adalah surat yang dikirim oleh Ustadz Badiuzzaman Said Nursi 
kepada seorang dokter yang sangat merindukan Risalah Nur lantaran mera-
sakan adanya kesadaran spiritual setelah membaca risalah tersebut.



84

Terapi Maknawi

Dalam pandangan hakikat, para dokter yang lalai dan 
materialis sebenarnya adalah orang yang paling sakit dan 
menderita. Namun jika mereka mau melakukan pengobatan 
imani lewat apotek al-Qur’an yang suci serta mau meminum 
beberapa teguk obat yang bisa melawan racunnya, maka se-
benarnya mereka tidak hanya membalut “luka” mereka dan 
tidak hanya mengobati penyakit mereka saja, namun juga bisa 
menjadi sebab kesembuhan luka seluruh umat manusia. 

Kita berdoa kepada Allah semoga kesadaran spiritual 
yang engkau rasakan menjadi balsam penyembuh bagi lu-
kamu, serta engkau menjadi teladan sekaligus obat bagi pe-
nyakit para dokter yang lain.

Engkau mengetahui bahwa secercah harapan yang kau 
tanamkan ke dalam qalbu seorang pasien yang putus asa ada-
lah hal yang sangat penting. Bisa jadi ia lebih mujarab dari-
pada seribu obat. Sebaliknya, dokter yang tenggelam dalam 
kubangan alam dan materi hanya akan membuat orang-orang 
malang itu semakin putus asa sehingga hidup ini di hadapan 
mereka demikian gelap dan pekat. Nah, kesadaran spiritual-
mu ini insya Allah menjadi pelipur lara dan pemberi suges-
ti bagi mereka. Ia bisa menjadikanmu sebagai sosok dokter 
psikoterapis.

Seperti diketahui bahwa usia ini sangat singkat, semen-
tara tugas yang harus dikerjakan sangat banyak. Kewajiban 
lebih banyak daripada waktu yang ada. Jika engkau mengecek 
berbagai informasi yang terdapat di otakmu, seperti yang per-
nah kulakukan, pasti terdapat sejumlah informasi yang tidak 
bermanfaat dan tidak penting laksana tumpukan kayu bakar. 
Aku telah melakukan pengecekan dan pemeriksaan semacam 



Surat untuk Seorang Dokter

85

itu. Hasilnya banyak sekali hal yang tidak berguna dan tidak 
penting.

Ya, harus ada usaha mencari obat dan sarana guna mem-
buat berbagai informasi praktis dan pengetahuan fi losofi s itu 
menjadi sesuatu yang berguna dan bermanfaat, bercahaya dan 
bersinar, hidup dan berdenyut, serta menghilangkan dahaga.

Hendaknya engkau juga bersimpuh wahai saudaraku. 
Mintalah kepada Dzat Yang Mahabijak dan Mahaagung agar 
Dia memberikan kepadamu kesadaran spiritual yang dapat 
membersihkan dan menjernihkan pikiranmu sekaligus me-
nyalakan api di tumpukan sisa kayu bakar tadi. Hal itu agar 
berbagai pengetahuan yang tak berguna tersebut bersinar dan 
berubah menjadi pengetahuan ilahi yang mulia dan berharga.

Wahai sahabatku yang cerdas! Hati ini sangat meng-
inginkan kemunculan orang-orang semacam “Khulûsi”24 dari 
kalangan ilmuwan, serta sangat merindukan cahaya iman dan 
berbagai rahasia Al-Quran.

Ketika “al-Kalimat” mampu berbicara dengan nurani-
mu, janganlah engkau menganggapnya semata-mata sebagai 
suratku yang tertuju kepadamu. Namun posisikan setiap kata 
darinya sebagai surat dan pesan yang berasal dari Penyeru dan 
Dalal al-Qur’an. Jadikan ia sebagai resep yang bersumber dari 
apotek al-Qur’an. Dengan ini, engkau akan membuka—secara 
tidak langsung—sebuah majelis yang luas dan mulia serta 
pertemuan yang penuh berkah.

24 Khulûsi (1895-1986) termasuk murid pertama yang berguru ke-
pada ustadz Said Nursi di Barla. Ketika itu, ia berprofesi sebagai seorang 
perwira dengan pangkat letnan.



86

Terapi Maknawi

Demikianlah, engkau bebas mengirim surat untukku ka-
pan saja engkau mau. Hanya saja, aku berharap agar engkau 
tidak berkecil hati apabila aku tidak membalasnya. Sebab, dari 
dulu aku memang tidak biasa menulis surat kecuali hanya se-
dikit sekali. Bahkan, sejak tiga tahun yang lalu aku tidak per-
nah menulis untuk adik kandungku kecuali sekadar sebagai 
jawaban meskipun ia telah banyak menulis surat untukku.

Said Nursi



87

PROFIL PENULIS

Badiuzzaman Said Nursi lahir pada tahun 1877 M di 
Turki Timur. Beliau berasal dari keluarga yang sangat seder-
hana. Allah  menganugerahkan kapadanya daya hafal dan 
intelektual yang luar biasa. Pada usia 14 tahun, beliau sudah 
menguasai, bahkan menghafal di luar kepala, buku-buku yang 
terkait dengan kajian keislaman seperti ilmu tafsir, hadis, ka-
lam, dan yang lainnya. Karena itulah, para ulama memberinya 
gelar “Badiuzzaman” (orang yang mengagumkan sepanjang 
zaman). 

Selain menguasai ilmu-ilmu agama, beliau juga ahli da-
lam ilmu sains. Ketika tinggal di istana Tahir Pasya (guber-
nur Provinsi Van pada tahun 1894 M), beliau mempelajari 
ilmu-ilmu sains semisal mate-matika, fi sika, kimia, geografi , 
dan sebagainya. Dengan latar belakang pendidikan itu, beli-
au ingin mendirikan sebuah perguruan tinggi yang bernama 
Madrasah az-Zahra (Universitas az-Zahra) dengan konsep 
dipadukannya ilmu agama dan sains.  Namun rencana terse-
but tidak tercapai karena kondisi sosial politik di turki usma-
ni yang tidak stabil dan pecahnya Perang Dunia I. Said Nursi 
bersama murid-muridnya pun ikut membela Turki Usmani 
dalam peperangan melawan Rusia. Tafsirnya yang berjudul 
Isyârât al-‘Ijâz ditulis dalam peperangan ini. 

Setelah Turki Usmani runtuh, didirikanlah Republik 
Turki yang baru pada tahun 1923 M dengan sistem sekuler. 
Pada masa ini Said Nursi menulis karyanya “Koleksi Risalah 



88

Terapi Maknawi

Nur” yang terdiri dari 12 jilid. Diantaranya adalah al-Kalimât, 
al-Maktûbât, al-Lama’ât, as-Syua’ât, dan al-Matsnawi al-‘Arabi 
an-Nûri. Beliau membahas rukun-rukun iman, urgensi iba-
dah, keikhlasan dalam beramal, dan seruan untuk persatuan 
umat Islam. Misi beliau adalah menyelamatkan iman ma-
syarakat Turki khususnya, dan umat manusia secara keselu-
ruhan ketika terjadi sekularisasi yang sangat radikal.

Said Nursi wafat pada tahun 1960 M. Beliau mewariskan 
sebuah karya monumental (Koleksi Risalah Nur) dan Karya 
tersebut telah diterjemahkan ke dalam—lebih dari—50 baha-
sa di dunia.


